
WILLIAM OF OCKHAM

DIALOGUS

Part 2

Part 3, Tract 1

ABMAOckham-prelims~revised31-3-11_ABMAOckham-prelims.qxd  31/03/2011  10:08  Page 1



WILLIAM OF OCKHAM

OPERA POLITICA

I. Octo quaestiones de potestate papae
An princeps pro suo succursu, scilicet guerrae, possit recipere bona 
ecclesiarum, etiam invito papa
Consultatio de causa matrimoniali
Opus nonaginta dierum (Chapters 1 to 6)

Ed. J. G. Sikes, B. L. Manning, H. S. Offler, R. F. Bennett

and R. H. Snape 

(Manchester University Press, 1940)

Second edition, ed. H. S. Offler (Manchester University Press, 1974)

II. Opus nonaginta dierum (Chapters 7 to 124)

Ed. J. G. Sikes, rev. H. S. Offler

(Manchester University Press, 1963)

III. Epistola ad fratres minores
Tractatus contra Ioannem
Tractatus contra Benedictum
Ed. H. S. Offler

(Manchester University Press, 1956)

IV. Compendium errorum Ioannis Papae XXII
Breviloquium de principatu tyrranico
De imperatorum et pontificum potestate
Allegationes de potestate imperiali
De electione Caroli Quarti
Ed. H. S. Offler

(British Academy/Oxford University Press, 1997)

VIII. Two tracts traditionally counted as Dialogus, Part 2

Dialogus, Part 3, Tract 1

Ed. Jan Ballweg, John Kilcullen, Volker Leppin and John Scott 

(British Academy/Oxford University Press, 2011)

ABMAOckham-prelims~revised31-3-11_ABMAOckham-prelims.qxd  31/03/2011  10:08  Page 2



AUCTORES BRITANNICI MEDII AEVI · 20

WILLIAM OF OCKHAM

DIALOGUS
Part 2

Part 3, Tract 1

Edited by
John Kilcullen, John Scott,

Jan Ballweg and Volker Leppin

Published for THE BRITISH ACADEMY

by OXFORD UNIVERSITY PRESS

ABMAOckham-prelims~revised31-3-11_ABMAOckham-prelims.qxd  31/03/2011  10:08  Page 3



Oxford University Press, Great Clarendon Street, Oxford OX2 6DP

Oxford  New York
Auckland  Cape Town  Dar es Salaam  Hong Kong  Karachi
Kuala Lumpur  Madrid  Melbourne  Mexico City  Nairobi

New Delhi  Shanghai  Taipei  Toronto

with offices in
Argentina  Austria  Brazil  Chile  Czech Republic  France  Greece
Guatemala  Hungary  Italy  Japan  Poland  Portugal  Singapore

Published in the United States 
By Oxford University Press Inc., New York

© The British Academy 2011
Database right The British Academy (maker)

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, 
stored in a retrieval system, or transmitted, in any form or by any means,

without the prior permission in writing of the British Academy,
or as expressly permitted by law, or under terms agreed with the appropriate

reprographics rights organization. Enquiries concerning reproduction
outside the scope of the above should be sent to the Publications Department,

The British Academy, 10–11 Carlton House Terrace, London SW1Y 5AH
You must not circulate this book in any other binding or cover

and you must impose this same condition on any acquirer.

British Library Cataloguing in Publication Data
Data available

ISBN 978–0–19–726480–5

Typeset by John Kilcullen
Printed in Great Britain

on acid-free paper by
CPI Antony Rowe, Chippenham, Wiltshire

ABMAOckham-prelims~revised31-3-11_ABMAOckham-prelims.qxd  31/03/2011  10:08  Page 4



CONTENTS

Contents of the related website vi

Preface vii

Introduction ix

Conventions xv

References xxi

Sigla used in the apparatus xxv

TWO TRACTS traditionally counted as Dialogus, Part 2

Introduction 3

De revocacione ficta Iohannis 22i 17

Responsiones ad quasdam raciones sophisticas 77

DIALOGUS PART 3, TRACT 1

Introduction 105

3.1 Dialogus 115

Endnotes to 3.1 Dialogus 355

ABMAOckham-prelims~revised31-3-11_ABMAOckham-prelims.qxd  31/03/2011  10:08  Page 5



CONTENTS OF THE RELATED WEBSITE

http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/

Dialogus Part 2

Analysis of the argument 2Analysis.html

Problems with the text 2TextProblems.html

Collation 2Collation.html

Text and translation parallel 2TxTrs.html

Reports of the retraction of 3 Jan 1334 Report.html

Relationships among witnesses 2Relationships.html

Transcription of thirteen witnesses 2Wit.html

Dialogus Part 3, Tract 1

Analysis of the argument 31Analysis.html

Problems with the text 31TextProblems.html

Collation 31Collation.html

Text and translation parallel 31TxTrs.html

Relationships among witnesses 31Relationships.html

Transcription of witnesses Wit31.zip

ABMAOckham-prelims~revised31-3-11_ABMAOckham-prelims.qxd  31/03/2011  10:08  Page 6



PREFACE

This is the first to be published of a projected five volumes of Ockham’s Dialo-
gus, which is being edited under the supervision of the Medieval Texts Commit-
tee of the British Academy by a team consisting of John Kilcullen and John
Scott, George Knysh, Volker Leppin and Jan Ballweg, and Karl Ubl. These
volumes will complete the edition of Ockham’s Opera politica begun by H.S.
Offler, J.G. Sikes and others, who produced four volumes published between
1940 and 1997. Since 1995 we have been posting materials relating to our
project on the British Academy website (http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/
ockdial.html), where there are drafts of parts of the edition not yet ready for
print publication, descriptions of the witnesses, collations, studies of the re-
lationships among the witnesses, discussions of problem passages, English
translations, analysis of the argument and other material. The internet has made
it possible to increase the amount of information and analysis provided well
beyond the limitations of a printed volume and to make drafts available years
before print publication.

We are grateful to Professor David Luscombe, formerly chairman of the
British Academy Medieval Texts Editing Committee, who suggested that we
undertake the project, and to his successors, Professor Richard Sharpe and John
Marenbon, and to the other members of the Committee, for advice and as-
sistance. We are grateful to Professors A.S. McGrade and Jürgen Miethke for
their encouragement and advice and for their contributions to the study of the
Dialogus in its historical context and its philosophical significance. We ac-
knowledge also the work of scholars of earlier generations: Brother Augustine
of Regensburg, the editor (or one of the editors) of the edition published in
1494, A.O. Little, who located many manuscripts of the Dialogus, Richard
Scholz and Léon Baudry, who located and described manuscripts, edited some
of Ockham’s political works and wrote valuable studies, and H.S. Offler, who
was the main editor of the four volumes of the Opera politica.

We are grateful to the staff of many libraries for help in getting access to
manuscripts and other material and for their answers to our questions. There is a
complete list of the libraries that have assisted us on the website at http://www.
britac.ac.uk/pubs/dialogus/sigla.html#Search. We are grateful to Kathryn
Pearson, Tim Slocum and other staff of Macquarie University Library for
frequent help over the years.

http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/
http://www.


viii 2 Dialogus, 3.1 Dialogus

The volume was typeset using the program Classical Text Editor. We are
grateful to the developer of that program, Stefan Hagel, for advice and assis-
tance.

For financial assistance in the early stages of the project we thank Macquarie
University and the Australian Research Council. The former Australian govern-
ment led by John Howard  severely cut university and research funding, with the
apparent intention of forcing academics into greater dependency on the private
sector. Since the study of Ockham does not have much appeal outside the
universities, our project has been moving slowly in recent years.

John Kilcullen, John Scott

Sydney, June 2009

Volker Leppin and Jan Ballweg thank the Deutsche Forschungsgemeinschaft
(DFG), which funded the edition very generously by means of the
Gerhard-Hess-Förderpreis.

Volker Leppin, Jan Ballweg

Jena, June 2009



INTRODUCTION

Ockham seems to have begun to write the Dialogus in the early 1330s, after
1332 and before the death of Pope John XXII in December 1334; apparently it
was still unfinished when Ockham died, in 1347 or 1348.1 The work is in three
Parts, the second and third of which are each in two “tracts”. More than forty
manuscripts survive that contain all or part of the Dialogus.2 Of these some
contain Part 1 alone, and these include the earliest, among them a manuscript
now located at Weimar (for which we use the siglum We) and another held at
Basel (siglum Bb). Two manuscripts contain Part 2 alone, but these are not early
and not of good quality; the other manuscripts containing Part 2 contain Part 1
also. Only a few manuscripts contain the first tract of Part 3. Several manu-
scripts contain Part 3 Tract 2 alone, but most manuscripts that include that tract
also include other parts of the Dialogus.3 Parts of the work are often bound up
with other works by Ockham or other authors. The different affinities among the
manuscripts of the various parts and tracts seem to indicate that the various
components of the work were put into circulation under different circumstances.

All components were included in the one volume for the first time in the
later fifteenth century, in a manuscript now located at Frankfurt-am-Main
(siglum Fr) and in the first printed edition (Paris, 1476, siglum Pz). Both also
contain Ockham’s Compendium errorum Ioannis 22i, and Fr also contains Octo
questiones. The second incunabulum edition, printed by Johannes Trechsel
(Lyon, 1494, siglum Ly), is the first volume to contain the Dialogus complete
and by itself in its now familiar form. The Dialogus was printed for a third time
in Melchior Goldast’s Monarchia Sancti Romani Imperii (Frankfurt-am-Main,
1614, siglum Gs). The text of this edition is that of Trechsel’s edition with the
abbreviations spelled out. Goldast’s edition has been the one usually cited by
modern scholars.

1. For when Dialogus was begun, see Baudry, p. 161. For the date of Ockham’s death, see Jürgen
Miethke, “Zu Wilhelm Ockhams Tod”, Archivum Franciscanum Historicum 61 (1968), pp. 79-98
(“9. Mai 1348”); Gedeon Gal, “William of Ockham Died Impenitent in April 1347”, Franciscan
Studies, 42, Annual 20, 1982, pp. 90-5; G. Knysh, Ockham Perspectives (Winnipeg, 1994), pp. 27-8
(“9 April 1348”).   2. For information on these witnesses see the project website, http://www.britac.
ac.uk/pubs/dialogus/sigla.html. Descriptions are not contained in this volume.   3. For an account of
which witnesses contain which parts see the website, http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/
sigla.html#which.

http://www.britac.
http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/


x 2 Dialogus, 3.1 Dialogus

Not much is known about the making of Pz.4 Comparison of the text with the
text of other witnesses suggests that it was printed from some manuscript akin to
the manuscript now found in La Bibliothèque de L’Arsenal (siglum Ar). The
manuscripts used by early printers often did not survive the process, and no
extant manuscript can be regarded as the direct source of Pz. Pz was the direct
source of Ly,5 but the editors of Ly made many alterations that usually improve
the sense. Iodocus Badius Ascensius, who contributed a dedicatory letter, tells
us that Trechsel had the work “faithfully corrected by diligent and clever men of
Paris University”, which suggests several correctors; the same writer, in a
dedicatory letter to Trechsel’s printing of Robert Holcot’s Sentences, tells us
that Brother Augustine of Regensburg O.S.A. worked on the Ockham edition.6

Perhaps Augustine was one of a team, perhaps its leader, or perhaps the “dili-
gent and clever men” were just one man; we do not know. For Part 1 of the
Dialogus and perhaps for the second tract of Part 3 the editor(s) may have
consulted some manuscript or manuscripts,7 but it seems that many alterations,
and perhaps all of those in Part 2 and the first tract of Part 3, were conjectural.
There is some material not found in any other witness, which most probably was
written by an editor.8 Trechsel’s editors had a sharp eye for gaps in the argument
and for defects of grammar and sense, and we have been greatly helped by their
work. However, from a modern viewpoint they were remiss in not signalling
which parts of their text were conjectural. Readers of Gs and Ly have in some
places taken as written by Ockham words actually written by someone else.

As it has come down to us, the Dialogus is, except for Part 1, incomplete.
Part 2 seems never to have been written; the existing Part 2 is not the work
Ockham planned and does not really belong to the Dialogus. Each of the two
extant tracts of the extant Part 3 is incomplete; in addition, Part 3 should have
included seven more tracts on the actions of various people. In his dedicatory
letter Iodocus Badius suggests that the printer of the 1476 edition deliberately
omitted some tractates (“industria et dedita opera a prioris impressionis artifice

4. See Dennis E. Rhodes, “The Printer of Ockham”, Library Chronicle 40 (1974), pp. 118-123. See
also Astrik L. Gabriel, “‘Via Antiqua’ and ‘Via Moderna’ and the Migration of Paris Students and
Masters to the German Universities in the XVth Century”, in Antiqui und Moderni: Traditions-
bewusstsein und Fortschrittsbewusstsein im späten Mittelalter, ed. A. Zimmermann, Miscellanea
Mediaevalia 9 (1974), pp. 452-3.    5. For an illustration of this dependence, see http://
www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/31d1msr.html#PzLyLm.   6. See Miethke, Ockhams Weg, p. 118, n.
443, who quotes Ph. Renouard, Bibliographie des impressions et des æuvres de Josse Badius
Ascensius, t. 2 (Paris, 1908).   7. For 1 Dial. Trechsel’s editors seem to have consulted a manuscript
akin to Fr. See http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/MSRlns1d1.html#LyFr   8. See 3.1 Dial 2.11-
12, part of 3.2 Dial 1.6 (“Discipulus: Ut expressius . . .”, and the Master’s answer). There are other
instances.

http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/31d1msr.html#PzLyLm.
http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/MSRlns1d1.html#LyFr


xiIntroduction

tractatulos aliquot pretermissos”), and that the scholars consulted by Trechsel
told him that the tracts omitted by the 1476 printer contained only defences and
bitter accuations — implying that both the 1476 printer and Trechsel’s scholars
had access to a manuscript that contained the missing tracts. No such manuscript
has ever been found, and no medieval author ever reported anything of such
tracts; the manuscripts (such as Ar) that are closest to the 1476 text are late
manuscripts, and if any of them had contained the seven missing tracts there
would surely have been some other trace in the manuscript tradition. Badius
does not claim to have seen the tracts himself. The rest of his remarks offer
justification for printing a work that has come down incomplete (that it will be
valued, as Livy’s history is, despite its incompleteness), rather than justification
for leaving out tracts that were available for printing.9 It seems more likely, then,
that the seven missing tracts were never in circulation and were never written.

Besides conveying the text of the Dialogus, with various degrees of
accuracy, the surviving manuscripts also tell us something of the reading public
interested in the Dialogus10 and something of medieval book production. Several
manuscripts were owned and annotated, and one was copied, by the canonist
Simon de Plumetot, who also collected works of Marsilius and other “political”
writers.11  Two of the manuscripts (We and a manuscript held at Dijon, siglum
Di) were copied by teams of about twenty, whose members worked
simultaneously on different gatherings of their exemplar to make a copy
quickly. One manuscript (Lambert) was a copy of Pz, another (Di) includes in
its last gathering material copied from Ly; clearly, when printing began scholars
did not immediately stop making manuscripts. Many of the manuscripts show
signs of use, such as corrections, summaries and critical comments. Trechsel’s
editors followed in the footsteps of medieval editors. Several manuscripts
illustrate their methods.12 For example, the manuscript now found in the library
of El Escorial (siglum Es), written originally in Toulouse, has many corrections
in several different hands, written between the lines, in the margin, over erasures
or in spaces originally left blank. A number of people worked hard to correct
this manuscript, perhaps consulting other manuscripts, perhaps making their
own conjectures. Two other manuscripts (sigla Lb and Pa) show similar care.

9. For discussion see Scholz, Streitschriften, vol. 1, pp. 146-7; Baudry, pp. 210-211, Miethke,
Ockhams Weg, pp. 118-20.   10. See Jürgen Miethke, “Marsilius und Ockham: Publikum und Leser
ihrer politischen Schriften im späteren Mittelalter”, Medioevo 6 (1980), pp. 534-558.   11. See
Gilbert Ouy, “Simon de Plumetot (1371-1443) et sa bibliothèque”, in P. Cockshaw et al. (eds.),
Miscellanea Codicologica F. Masai Dicata MCMLXXIX, vol. 2 (Gand, 1979), pp. 353-81.   12. On
the care medieval scholars took to correct their manuscripts, see M.A. Rouse and R.H. Rouse,
Authentic Witnesses (Notre Dame, 1991), pp. 304-5, 317-8, 428-30.



xii 2 Dialogus, 3.1 Dialogus

Unlike modern editors, medieval correctors did not indicate the source of their
readings, and a manuscript copied from a corrected manuscript would give no
indication of its source. Another very clean manuscript (siglum Ba) may have
been copied, in some sections of it, at least, from Es — or perhaps Es was
corrected from Ba or from a manuscript akin to it.  Despite the various
cross-influences, the manuscripts of the Dialogus can be sorted into families,
but any manuscript is likely to be “contaminated” by readings borrowed from
manuscripts belonging to other families; by the same token, any manuscript,
even one of generally poor quality, may contain authentic readings supplied by
some corrector or reader with access to another manuscript.13

In making the present edition our aim has been, not merely to transcribe a
single manuscript, or to record the readings of many manuscripts, but to go
behind the readings of the extant witnesses to the author’s intended text. Exami-
natio or criticism is a traditional part of an editor’s job. If an aim in studying the
Dialogus is to know what the author thought, then, at some places of obscurity
or confusion, the editors, or if not the editors then readers, must try to guess
what the author meant to say. Criticism and conjecture are therefore in-
escapable. The witnesses available for the texts edited in this volume are far
from perfect, and indeed it is possible that the author never did produce a fin-
ished and accurate text. If after critical examination we think that all the wit-
nesses are corrupt, we offer our own conjecture, or perhaps adopt a conjecture
made by Trechsel’s editor or by some medieval scribe or corrector; if we think
that most witnesses, including witnesses usually reliable, are corrupt, we may
follow one or a few of the lower-ranked witnesses. Some readers may
disapprove of such eclecticism and many will disagree with particular eval-
uations of the manuscript readings or with conjectures we adopt, but in every
case the apparatus indicates the source of our text and offers other variants,
giving readers the means of making their own judgments. A critical edition is an
hypothesis as to an author’s intentions, and like other empirical hypotheses it is
liable to revision.

Another traditional part of an editor’s task is to identify the sources our
author referred to or used. We have, we believe, identified all, or nearly all, of
the sources explicitly referred to, but the identification of sources used without
explicit reference is another matter. In Munich Ockham worked as part of a
team, other members of which included Michael of Cesena, Bonagratia of
Bergamo, Heinrich von Thalheim and Franciscus de Marchia (de Esculo), and

13. On editing a text with a “contaminated” tradition see Maurice Bévenot, The Tradition of
Manuscripts: A Study in the Transmission of St. Cyprian’s Treatises (Oxford, 1961).



xiiiIntroduction

there may have been others we have not heard of. These dissident Franciscans
seem to have practised a kind of intellectual communism, borrowing one
another’s ideas and words freely without explicit acknowledgement, caring
about their common cause and not about their reputation as authors. There were
others, outside the Franciscan circle and outside Munich, with whom Ockham
and his confreres had intellectual exchanges, sometimes in writing, sometimes
viva voce. The academic convention at the time was that contemporaries should
not be mentioned by name. To identify the “quidam” to whom an opinion is
ascribed, or to recognise material borrowed without signal from a colleague or
contemporary, would often require a comprehensiveness of learning that we
cannot claim. We leave much, how much we cannot estimate, to the work of
other scholars.





CONVENTIONS

“1 Dial.”, “2 Dial.”, “3 Dial.” refer to the three Parts of Dialogus, “2.1 Dial.”,
“2.2 Dial.”, “3.1 Dial.” and “3.2 Dial.” refer to the tracts into which the 2 Dial.
and 3 Dial. are divided. Following the reference to part or tract, we may give
book, chapter and line numbers (separated by “.”) thus: “3.1 Dial. 3.4.5”, refers
to line 5 of chapter 4 of book 3 of 3.1 Dial. We refer to Ockham’s other works
in a smiliar way. Thus “OQ 3.12.224”, refers to Octo questiones, question 3,
chapter 12, line 224, and “Brev. 2.14.31”, refers to Breviloquium, book 2,
chapter 14, line 31.

We will assume (except when the witnesses show otherwise) that references
to other writings and their parts are in the ablative, in apposition, rather than
partly in the genitive (i.e. not like references to Thomas, Summa, 1a 2ae), for
example “1a ad Timotheum c. 6o”, “Ecclesiastica historia lib. 3o c. 21o”, “dist.
19a, c. 1o”. However, the witnesses show that the genitive is used for the titles of
Aristotle’s writings (e.g. “Ait enim Aristoteles, 3o Politicorum, c. 8o”), in refer-
ences to the parts of Dialogus (e.g. “tractata est aliquantulum diffuse libro 6o

prime partis istius dialogi capitulo 3o”), and in names of books of the Bible
consisting of a single word (e.g. “Proverbiorum 3o”, “Matthei 5o”).

Unless more information is provided, a cross reference in the notes is to the
same book; thus “above, 4.92” occurring in a note to book 4 of 3.1 Dial. refers
to line 92 of chapter 4 in book 4 of 3.1 Dial; “above, 3.4.92” would refer to
book 3, chapter 4, line 92 of 3.1 Dial. Usually we do not provide cross refer-
ences to another part of the same chapter, but if we do the reference takes the
form “above, line 92”. If we need to refer to some part of the Dialogus not
contained in this volume, we may refer to the 1494 edition by folio, column and
line.

Punctuation follows modern English conventions; for example, we do not
put a comma before a defining clause. Capitalisation is more sparing than in
English: we capitalise only proper names and their equivalent (e.g. “Apostolus”
when it means Paul), and the first word of a title (e.g. De civitate dei). In
spelling we follow the practice of the majority of the manuscripts of 1 Dial.

For an account of the manuscripts and early editions used in the preparation
of this edition see “Witnesses to the text: sigla and descriptions” on the project
web site. There is a list of sigla below, at p. xxv.

Generally the apparatus entries are negative (i.e. mention only disagreements
with the text), but sometimes we list witnesses that agree, putting their sigla



xvi 2 Dialogus, 3.1 Dialogus

after the lemma and before a colon. Thus “spes] Ar Ha Ed: fides W” indicates
that Ar, Ha and the incunabula agree with the reading “spes” while all, or most,
of the other witnesses (“W”) read “fides”. But note that we have not made it
possible to infer the reading of an individual witness not explicitly mentioned —
“W” and certain other generalising sigla do not mean absolutely every witness
in the class, and we do not report insignificant variants. The entry quoted above
therefore does not rule out the possibility that some witnesses have neither
“spes” nor “fides”. Information on particular witnesses can be found on the
website in the collations and in the transcriptions of witnesses.

Conjectural substitutions are not specially marked in the text but are indi-
cated in the apparatus thus: “Sarracenorum]  Knysh: paganorum Ly, christiano-
rum W”. Thus the name of the editor making the conjecture is given before a
colon. If some other text of Ockham’s supports the conjecture, a reference to it
is given before the colon, thus: “et universis] Kilcullen (cf. Brev. 2.5.2-3):
universis et W”. A conjectural addition is marked in the text by square brackets:
“... sacri videntur asserere [minorem]”. A conjectural deletion is marked by
angle brackets:  “pro cursu temporalium rerum <legibus imperatorum et regum>
utuntur”. Conjectural additions and omissions are reported in the apparatus as
substitutions; we do not use “added” or “omitted”, since we do not want to seem
to give our conjectures the same status as the archetype. In the apparatus conjec-
tural additions are indicated thus: “asserere minorem] Kilcullen: asserere W”,
meaning that “minorem” has been added by conjecture. For conjectural omis-
sions, the lemma is the word preceding the rejected words and the variant
consists of that word followed by the rejected words. Thus “rerum] Scott: rerum
legibus et imperatorum et regum W” means that by an editor’s conjecture the
words “legibus imperatorum et regum” have been rejected. We believe that
some additions or omissions found only in Ly are conjectures and we mark them
in the text with brackets. Other variants in Ly and in the margins or texts of
some witnesses may also be conjectures, but we record them as ordinary vari-
ants. If the positive apparatus mentions Ly only, the reading we have adopted is
probably a conjecture by the editor of Ly. If the positive apparatus mentions
only Esm, Esb or Ess, the reading may have come from some manuscript not
now extant, or it may be a conjecture by one of the correctors of Es; and similar-
ly for other manuscripts.

Where Ockham quotes from some other source (for example, Gratian, or
Marsilius), the text as found in our witnesses sometimes differs from the text as
found in modern editions of the source. Sometimes the difference seems due to
deliberate editing on Ockham’s part (for example, compression, transition,



xviiConventions

correction of grammar), and sometimes the wording as found in the witnesses is
essential to the argument. In all such cases we follow our witnesses against the
modern edition of the quoted text, but we record the reading of the modern
edition in our apparatus. Sometimes the difference seems accidental; in those
cases also we follow the witnesses against the modern edition, if the witnesses
are unanimous and their text makes reasonable sense; however, if the difference
seems accidental and the text of the witnesses cannot be understood without
forcing grammar or sense, we follow the modern edition, reporting the text of
the witnesses in our apparatus. In every case both the reading of the witnesses
and the reading of the modern edition will be clear from the apparatus; if the
apparatus does not mention the source, it can be inferred that it agrees with our
text.

We use “S” (for “Source”) as the siglum for the modern edition, which is
identified in a nearby note on the quoted passage (or in the list of references, p.
xxi below).14 Thus “conatur] Es Pz S: cognatur Ly, conor W” means that Es, Pz
and the modern edition of the source read “conatur”, that Ly reads “cognatur”,
and that the remaining witnesses read “conor”. In some cases the source quotes
another source (for example, Marsilius quotes Augustine), and then we
sometimes record the reading of a modern edition of the remote source
(identified in a nearby note). Thus “aberret] S: haberent Mz, habuerunt Fr,
abhorrent Ed, abhorreat Augustine” records that we have followed the modern
edition of Marsilius, while various other readings are found in our witnesses and
in the modern edition of the Augustine text quoted by Marilius. In one case,
where otherwise the text would not make reasonable sense, we have followed a
modern edition of the original text against our witnesses and against the
intermediate source. Thus “avarus cum sciencia] Augustine: avarum consciencia
Ed Lb Es S; avarorum consciencia Az” means that we have followed the
modern edition of Augustine rather than our witnesses or the source our author
quotes (Gratian).

There are some errors in the references as found in the witnesses. Sometimes
the error is minor, a wrong number or a variation in the wording of an incipit
(e.g. a reference to “Qui filii sunt legitimi” instead of “Qui filii sint legitimi”);
we correct such errors in the text and do not report them in apparatus or notes.
Similarly we silently correct errors or omissions in references included in
passages Ockham quotes (e.g. from the gloss). More serious errors apparently

14. We have consulted two modern editions of the Vulgate (see Vulg Ma and Vulg St in
“References” below). Our manuscripts are generally close to Vulg Ma.
 .



xviii 2 Dialogus, 3.1 Dialogus

due to a mistake or fault of memory on Ockham’s part (e.g. a reference to Sane
when the text quoted is found in Solite) we correct in the text and report in the
apparatus. We do this also with apparently erroneous references to other sec-
tions of the Dialogus (e.g. “supra, prima parte istius dialogi, libro 5o, 18o c.”,
when the material referred to is found in c. 17); these may be relics of some
earlier state of the Dialogus.

Apart from reference errors there may be other errors for which the author
himself, and not some copyist, is responsible. It is difficult to recognise such
errors — difficult to recognise that they are errors, difficult to recognise that
they are the author’s. We assume that our author mostly wrote good sense and
that he was a clear-headed logician. Generally, if we see some way of correcting
faulty sense or logic without leaving the extant witnesses too far behind, we
make the correction in the text, marking it as conjectural and recording the
readings of the witnesses in the apparatus. Other errors that may be Ockham’s,
if we guess that he has said what he meant to say (e.g where he puts “policer-
nia” for “politeuma”), we do not correct in the text but correct in the notes.

On the web site there is a full collation of all the witnesses we have read, but
in this printed edition we do not report insignificant variants. Variants we regard
as insignificant are between: igitur/ergo/ita; vel/seu/sive/aut; et/atque/ac; nec/
neque; autem/vero; is/ille/iste/ipse; namque/nam/quia/quod; huius/huiusmodi;
sciendum/notandum; quando/quandoque/quandocumque; rursum/rursus; scilicet
/id est; super/supra; adhuc/ad huc; predicta/prescripta; dicit/dixit in introducing
a quotation; proper name/pronoun; quidem/quidam (between which some
scribes do not differentiate); presence or absence of prefixes when there is no
effect on meaning (e.g. purgata/expurgata) and other substitutions of synonyms
(e.g. subditi/subiecti, absque/sine, defendere/defensare); presence or absence of
“et” or “vel” in lists; presence or absence of “autem”; presence or absence of
“quod” after “dicit”, “dixit” (etc.); “beatus” before a saint’s name; presence or
absence of “est” after “dicendum”; transpositions that do not affect meaning;
repetition or non-repetition of elements readily understood, e.g. of a preposition
after a conjunction (“in hoc opere quid de domino summo pontifice ac de
doctrina eius...”); presence or absence of “et cetera” at the end of a quotation,
and the omission of more or fewer words before “et cetera”; dittography;
presence or absence of “c.” (in canon law and bible references); “y and/or x” for
“x” where x and y are near synonyms and “y and/or x” seems to be the scribe’s
way of correcting a miscopying (see http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/
MSRlns1d1.html#vel.); eisdem/eadem causa et questione; differences of spel-
ling and spelling mistakes (or non-words); variations in proper names; variation

http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/


xixConventions

between arabic and roman numerals; deletions and marginal and interlinear
changes apparently made by the original scribe; presence or absence of
“Magister” or “Discipulus” at the beginning of a chapter; variations in chapter
division and chapter numbering. Variants not excluded by these rules may not
be reported if they seem meaningless or ungrammatical. Variants of a kind
generally excluded may be reported if they seem interesting in the particular
case.

Besides filtering out insignificant variants, we do not report the less signifi-
cant witnesses. Which witnesses are the most significant varies from one part of
the work to another. In the introduction to each part we will explain which
witnesses we will report regularly and which only occasionally. If the apparatus
does not mention a certain witness, it cannot be inferred that the witness agrees
with the editors’ text.

The purpose of the apparatus in the printed volume is not to make it possible
for readers to infer the state of every witness, or to provide evidence on the
relationships among the witnesses (this is to be found on the web site, in
discussions of relationships hyperlinked to full collations). Its purpose is to
enable readers to reconsider the text, by recording well-attested and significant
variants found in good witnesses but rejected by the editors. How this idea
applies depends on the quality of the text tradition. Since the text tradition of 3.1
Dialogus  is weak, and the text tradition of 2 Dialogus does not include any
witness (or small group of witnesses) clearly superior to the rest, there are for
the texts edited in this volume rather few variants that are really well-attested
and significant and found in good witnesses, and we have therefore erred on the
side of inclusion: many of the variants reported are “significant” only to a minor
degree.





REFERENCES

Bibliographical details of books and articles referred to only once (or several
times within a few pages) are given in the footnotes. For items often referred to
the details are as follows.

Alleg.: Ockham, Allegationes de potestate imperiali, OP, vol. 4.

AP: Ockham, An princeps, OP, vol. 1.

Aristotle: References are given by Bekker numbers.

Baudry: Léon Baudry, Guillaume d’Occam. Sa vie, ses oeuvres, ses idées
sociales et politiques (Paris, 1949).

Brev.: Ockham, Breviloquium de principatu tyrannico, OP, vol. 4.

Catena aurea: Thomas Aquinas, Catena aurea in quatuor Evangelia (Turin,
1953).

C: References of the form C.1 q.2 c.3 are to Gratian’s Decretum. See Corpus
iuris canonici, vol. 1.

Code: See Corpus iuris civilis, vol. 2.

CB: Ockham, Tractatus contra Benedictum, OP, vol. 3.

CCSL: Corpus Christianorum, series latina (Turnholt, 1954 ff).

CE: Ockham, Compendium errorum, OP, vol. 4.

CI: Ockham, Tractatus contra Ioannem, OP, vol. 3.

Collecteana: Petrus Lombardi, Collectanea in Epistolas Pauli, PL, vols. 191,
192.

Consult: Ockham, Consultatio de causa matriomoniali, OP, vol. 1.

Corpus iuris canonici, ed. A. Friedberg (Leipzig, 1879). For the gloss references
are to the edition of Lyons, 1671.

Corpus iuris civilis, ed. T. Mommsen, P. Krueger and R. Schoell. For the gloss
references are to the edition of Lyons, 1627.

CSEL: Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum (Vienna, 1866 ff).

CUP: H. Denifle and A. Chatelain, eds., Chartularium Universitatis Parisiensis,
(Paris, 1891-9).



xxii 2 Dialogus, 3.1 Dialogus

dist.: References of the form dist.1 c.2 are to Gratian’s Decretum.  See Corpus
iuris canonici, vol. 1.

Digest: See Corpus iuris civilis, vol. 1.

Dykmans, “Fragments”: M. Dykmans, “Fragments du Traité de Jean XXII sur la
Vision béatifique”, Recherches de théologie ancienne et médiévale 37 (1970),
pp. 232-53.

Dykmans, Sermons: M. Dykmans (ed.), Les sermons de Jean XXII sur la vision
béatifique (Rome, 1973).

EFM: Ockham, Epistola ad fratres Minores, OP, vol. 3.

Eusebius: Werke, Bd. 2, Die Kirchengeschichte, Teil 1, ed. E. Schwartz; Die
lateinische Übersetzung des Rufinus, ed. T. Mommsen (Leipzig, 1903).

Gratian, Decretum: See Corpus iuris canonici, vol. 1.

Grosseteste: Aristoteles Latinus, Ethica Nicomachea, Translatio Roberti Grosse-
teste, ed. R.A. Gauthier (Leiden, 1973).

Hinschius: Decretales Pseudo-Isidorianae et Capitula Angilramni, ed. P. Hin-
schius (Leipzig, 1863).

IPP: Ockham, De imperatorum et pontificum potestate, OP, vol. 4.

John of Paris, Über königliche und päpstliche Gewalt. Textkritische Edition mit
deutscher Übersetzung ed. F. Bleienstein (Stuttgart, 1969).

Lambertini, Roberto, La Povertà Pensata: Evoluzione storica della definizione
dell’identità minoritica da Bonaventura ad Ockham (Modena, 2000).

Maier: Anneliese Maier, Ausgehendes Mittelalter, vol. 3 (Rome, 1977).

Marsilius, Defensor pacis, ed. C.W. Previté-Orton (Cambridge, 1928); and ed.
R. Scholz (Hannover, 1932, 1933). Since there are two editions, page numbers
are not given, unless for some special reason. References to Marsilius are to
Defensor pacis unless otherwise indicated.

Marsilius, Defensor minor, in C. Jeudy and J. Quillet, Marsile de Padoue,
Oeuvres mineures (Paris, 1979). (References are by chapter and paragraph
number. For suggested emendations to this edition, see J. Miethke, “Die kleinen
politischen Schriften des Marsilius von Padua in neuer Präsentation”, in Mittel-
lateinisches Jahrbuch 17 (1982), pp. 200-211, and H.S. Offler, “Notes on the
text of Marsilius of Padua’s ‘Defensor minor’ ”, ibid. pp. 211-6.)



xxiiiReferences

Miethke, De potestate papae: Miethke, Jürgen, De potestate papae: Die
päpstliche Amtskompetenz im Widerstreit der politischen Theorie von Thomas
von Aquin bis Wilhelm von Ockham (Tübingen, 2000).

Miethke, Ockhams Weg: Miethke, Jürgen, Ockhams Weg zur Sozialphilosophie
(Berlin, 1969).

Miethke, Texte: Wilhelm von Ockham, Texte zur politischen Theorie, ed. Jürgen
Miethke (Stuttgart, 1995).

Moerbeke: See Susemihl.

NM: Nicolaus Minorita: Chronica, ed. Gedeon Gál and David Flood (St.
Bonaventure, NY, 1996).

OND: Ockham, Opus nonaginta dierum, OP, vols. 1 and 2.

OP: Ockham, Opera politica, vol. 1 (2nd. edn., Manchester, 1974), vol. 2
(Manchester, 1963),  vol. 3 (Manchester, 1956),  vol. 4 (Oxford, 1997).

OQ: Ockham, Octo quaestiones, OP, vol. 1.

Peter Lombard: See Collectanea.

PG: Patrologia, series graeca, ed. J.P. Migne (Paris, 1857–1866).

PL: Patrologia, series latina, ed. J.P. Migne (Paris, 1844-55).

Previté-Orton: See Marsilius.

Pseudo-Isidorean decretals: see Hinschius.

Rufinus: See Eusebius.

Scholz, Streitschriften: Richard Scholz, Unbekannte kirchenpolitische
Streitschriften aus de Zeit Ludwigs des Bayern (1327-1354). Analysen und
Texte, 2 vols. (Rome, 1911, 1914).

Scholz: See Marsilius.

Sext.: Decretals, liber sextus. See Corpus iuris canonici, vol. 2.

Summa: Thomas Aquinas, Summa theologiae (Madrid, 1956)

Susemihl: Aristotelis Politicorum libri octo cum vetusta translatione Guilelmi
de Moerbeke, ed. Franciscus Susemihl (Leipzig, 1872).

SL: Ockham, Summa logicae, in Opera Philosophica, vol. 1.



xxiv 2 Dialogus, 3.1 Dialogus

Thomas Aquinas: See Catena; Summa.

Vulg Ma: Biblia Sacra iuxta Vulgatam Clementinam, nova editio a Alberto
Colunga, O.P., et Laurentio Turrado, quarta editio, Biblioteca de Autores
Cristianos (Madrid, 1965).

Vulg St: Biblia Sacra iuxta vulgatam versionem... recensuit Robertus Weber,
altera editio (Stuttgart, 1975).

X: References of the form X 1.2.3 are to the Decretals. See Corpus iuris canoni-
ci, vol. 2.



SIGLA USED IN THE APPARATUS

Ar: Paris, Bibliothèque de L’Arsenal, Lat. 517.

Ax: Aix-en-Provence, Bibliothèque Méjanes,  MS Lat. 1463 (1329).

A: All (or almost all — often excepting Ca, Fr) the witnesses we have collated
that belong to group A (in 2 Dial.), except any explicitly mentioned elsewhere in
the same entry.

Az: All of Pa Pb Ca (in 2 Dial.), except any explicitly mentioned elsewhere in
the same entry.

-b: between the lines (e.g. “Esb” refers to something written between the lines in
the manuscript Es).

B: All (or almost all — often excepting Ba, Lb, Fi) of the witnesses we have
collated that belong to group B (in 2 Dial.), except any explicitly mentioned
elsewhere in the same entry.

Ba: Basel, Universitätsbibliothek, A.VI.5.

Bm: Bremen, Stadtbibliothek, cod. lat. b. 35. (Fol. 176rv contains a summary of
the Dialogus, taken from the prologues to 1 Dial and 3.1 Dial.)

Bz: All of Es La Ax (in 2 Dial.), except any explicitly mentioned elsewhere in
the same entry.

Ca: Cambrai, Bibliothèque Municipale Classée, MS Lat. 286 (271).

Di: Dijon, Bibliothèque Municipale, MS 340 (249).

Ed: Both of the incunabula Pz and Ly.

Es: El Escorial, Real Biblioteca del Monasterio 28200 San Lorenzo de el Es-
corial Madrid, unnumbered.

Fi: Florence, Biblioteca Medicea-Laurenziana, ex. Biblioteca S. Crocis, Plut.
XXXVI, dext., cod. 11.

Fr: Frankfurt-am-Main, Stadt- und Universitätsbibliothek, Lat. quart. 4.

Gs: Goldast, Melchior: Monarchia Sancti Romani Imperii (Frankfurt/Main,
1614; repr. Graz, 1960), vol. 2, pp. 398-957.

Ha: Leuven, Fakulteit Godgeleerdheid, MS Grand Séminaire Cod. 17.

Ko: Köln, Stadtarchiv, GB fo. 76.



xxvi 2 Dialogus, 3.1 Dialogus

Kg: Klosterneuburg, Bibliothek des Augustiner-Chorherrenstiftes, CCl. 331.

La: London, British Museum [The British Library], Additional MS 33,243.

Lb: London, British Museum [The British Library], Harlean MS 33.

Lc: London, British Museum [The British Library], Royal 7F.XII.

Lm: London, Lambert Palace Library, 168.

Ly: Guillelmus de Occam, Dialogus (Lyons, 1494).

-m: in the margin (e.g. “Esm” refers to something written in the margin of the
manuscript Es).

MF: Mz and Fr both.

Mz: Paris, Bibliothèque Mazarine , MS 3522 (478).

Pa: Paris, Bibliothèque nationale de France, MS Lat. 14313.

Pb: Paris, Bibliothèque nationale de France, MS Lat. 15881.

Pz: Guillelmus de Occam, Dialogus (Paris, 1476).

S: The reading of the modern edition of a quoted text. (The edition is identified
in the note on the passage.)

-s: inserted into the line of text, e.g. over an erasure (e.g. “Ess” refers to some-
thing inserted into the text of the manuscript Es).

Sa: Salamanca, Biblioteca universitaria, MS 1971.

To: Toulouse, Bibliothèque Municipale, MS 221.

Vb: Rome, Biblioteca Apostolica Vaticana, MS Vat. Lat., 4096.

W: All (or almost all) the witnesses we have collated, except any explicitly
mentioned elsewhere in the same entry.



Two tracts traditionally counted as

DIALOGUS, PARS 2a

[De revocacione ficta Iohannis 22i]

[Responsiones ad quasdam raciones sophisticas adductas ad
muniendum errorem Iohannis 22i de visione animarum sanctarum in celo.]

Edited by Volker Leppin and Jan Ballweg

Revised by John Kilcullen and John Scott





INTRODUCTION1

John Kilcullen

Medieval Christians believed that immediately after death each soul is
judged in a “particular” judgment, from which some souls are sent to heaven,
others to hell, others to purgatory. They believed that all the souls of holy
people who have died, if they have completed any necessary purgation, now
enjoy blessedness in heaven. Theologians held that the happiness of heaven
consists in, or results from, the “beatific vision”, that is, face-to-face
contemplation of God: “We see now through a glass”, i.e. a mirror, “in a dark
manner; but then face to face. Now I know in part; but then I shall know even as
I am known” (1 Cor. 13:12). Christians also believed that at the end of time, on
“the Last Day”, also called “Judgment Day”, there will be the Resurrection of
the Body, the Second Coming of Christ, and the Last Judgment; that is, souls
and bodies will be reunited, and Christ will come again into the world to hold a
“General” (as distinct from the particular) Judgment: “And when the Son of
man shall come in his majesty … all nations shall be gathered together before
him…. Then shall the king say to them that shall be on his right hand: Come, ye
blessed of my Father, possess you the kingdom prepared for you from the
foundation of the world. …Then he shall say to them also that shall be on his
left hand: Depart from me, you cursed, into everlasting fire which was prepared
for the devil and his angels. …And these shall go into everlasting punishment:
but the just, into life everlasting.” (Mt. 25:31-5, 41, 46, Douai).

In a number of sermons beginning from the feast of All Saints, 1 November
1331,2 Pope John XXII challenged one of these beliefs, arguing that the saints
will not enjoy face-to-face vision of God until the day of General Judgment.3 He
pointed to Bible texts (such as the passage just quoted from Matthew 25) that
seem to say that heaven and hell begin after the Last Judgment; he referred to
earlier theologians, notably Bernard of Clairvaux, who seemed to say that the
saints would have vision of God only after Judgment Day; he argued that if the
saints had the vision of God now, then the General Judgment would be
pointless. In scholastic fashion John envisaged a pars negativa and a pars
affirmativa, ranged on opposite sides of the question “Do the holy souls purged

1. Volker Leppin, Jan Ballweg, John Scott and George Knysh have contributed information, ideas
and criticism to this introduction.   2. See Dykmans, Sermons.   3. John’s thesis had been considered
and rejected by Thomas Aquinas (whom John had canonized in 1324). For Thomas’s views, see
Summa 1-2 q.4 a.5 and 3 q.59 a.5.



4 2 Dialogus

of their sins now see the divine essence?” His was the pars negativa. The collec-
tion of authorities and arguments contained in his second sermon on the subject,
preached on 15 December 1331, was progressively enlarged and developed into
several works — tracts sent to various people for comment, a Libellus partis
negative and a work entitled Queritur utrum anime sanctorum ab omnibus
peccatis purgate videant divinam essentiam.4

John’s views provoked much opposition.5 Twice he offered to revoke his
doctrine. In a consistory held between 28 December 1333 and 3 January 1334,
he first had his clergy read the arguments for the affirmative position and then
argued the negative “with great warmth”; however, he stated, “if its truth were
proved more clearly, we would stand just as willingly, and more, in favour of
the affirmative conclusion than the negative”. He added a conditional revoca-
tion: “It was never our intention to say anything against the faith, and if we have
said anything, we revoke the whole from this moment.”6 He made another
similar statement on his deathbed on 3-4 December 1334, affirming belief that
the purified souls see the divine essence face-to-face “so far as this is
compatible with the status and condition of a separated soul”, revoking anything
he might have said contrary to faith and submitting everything he had said to the
determination of the Church and of his successors.7

All participants in the controversy, including John himself, agreed on two
points: that the saints do already enjoy beatitude in heaven, and that after
Judgment Day they will enjoy a beatitude that is in some way more perfect.8

According to John, their beatitude now consists in face-to-face association with
Christ in his humanity, but not in face-to-face vision of the divine essence.
Opponents of his view drew attention to certain Bible passages that seem to
imply that the saints already have face-to-face vision of the divine essence. For
instance, Paul wishes to be “dissolved” and to be absent from the body and to
walk by sight with the Lord (2 Cor. 5:6-8; Phil. 1:21-3), “the Lord” referring
here (they argued) to the divinity; but there would be no point in wishing for

4. See Dykmans, “Fragments”, which includes a reconstruction of the Libellus partis
negative.   5. See Noel Valois, “Jacques Duèse, pape sous le nom de Jean XXII”, Histoire Littéraire
de la France, 34 (1914), pp. 391-630, at 551-627; Christian Trottmann, La vision béatifique (Rome,
1995), p. 471ff; and Anneliese Maier, Ausgehendes Mittelalter, vol. 3 (Rome, 1977), p. 319ff. For a
chronology of the controversy see Dykmans, “Fragments”, pp. 165-197. There are references in 2
Dial. to various non-extant tracts or works contributed to the controversy, some by John XXII and
others by unknown authors. See below, 2.1 Dial., 3.132, 3.335, 5.27, and 2.2 Dial., [Prologus].13,
1.7, 4.12, 9.9, 9.54.    6. This account follows the report quoted in the text below; see chapters 1, 9
and 11. See also NM, pp. 1030-31, and CI, p. 33.19ff. For the official report see CUP, vol. 2, pp.
435-6.    7. See CUP, vol. 2, pp. 440-1. See also NM, p. 1015, and CI, p. 30.6 ff.    8. For Benedict’s
account of the range of positions, see Maier, op. cit., pp. 466-9.



5Introduction

early dissolution if there is no sight of the divinity until Judgment Day.9

According to John’s opponents, the saints already have face-to-face vision of
the divine essence, but after Judgment Day their beatitude will become more
perfect either “intensively” or “extensively”, i.e. either because the vision will
become more perfect or because certain goods (such as the glorification of the
resurrected body) will be added to the vision, or for both reasons.10

Some participants in the controversy, such as Walter Chatton, John Lutterell
and Guiral Ot, tried to develop a position from which the clashing authorities
and arguments could be harmonized.11 Like John, they held that the saints do not
yet have the vision of God that they will enjoy after the general judgment, but
like John’s opponents they held that the saints do already have a vision of God:
in respect of the first contention, they could be regarded as defenders of John’s
position — Chatton certainly presented himself as such — but in respect of the
second they modified John’s position significantly. According to Ot, for exam-
ple, the saints already enjoy a vision of the divine essence, but after Judgment
Day that vision will be replaced by a more perfect vision of God, specifically
and numerically distinct from the vision they enjoy now. Ot’s position was
unanimously rejected by a body of theologians at Vincennes on 19 December
1333.12

9. See the extract from Armand de Belvézer in Maier, op.cit., pp. 529-32. Thomas Aquinas had also
argued from 2 Cor. 5:6-8: Summa 1-2 q.4 a.5 c. and 3 q.59 a.5 ad 1.    10. According to Thomas
Aquinas, “corpore resumpto, beatitudo crescit non intensive, sed extensive”; Summa 1-2 q.4 a.5 ad
5. Bonaventure held that the increase in perfection was in intensity; see Trottmann, p. 420. See also
Nicolaus de Lyra, quoted Maier, op.cit., p. 567. Franciscans generally agreed with Bonaventure, and
this is the position of the first of our two tracts; see below, 3.233.   11. See A. Maier, op. cit., pp.
319-72, especially pp. 347, 356-8. Chatton distinguishes three specifically different visions of God.
The first is the knowledge and faith in this life; the second is that of the saints before Judgment Day,
which is a “specular” vision of God (i.e. as in a mirror, through a created intermediary, namely the
beatitude of Christ’s soul); the third is the vision the saints have after Judgment, which is facialis,
i.e. face-to-face; but the second can also be called face-to-face denominative. See M. Dykmans, “Les
Frères Mineurs d’Avignon au début de 1333 et le sermon de Gautier de Chatton sur la vision
béatifique”, Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Âge, 38 (1971), pp. 105-48,
especially pp. 137, 143, 145, 147, 148. Lutterell presents a similar theory: vision before Judgment is
expressed by the created mind, and therefore represents God inadequately, whereas vision after
Judgment is totally effected by God; since the former is the way to the latter, they constitute a single
eternal life. See Iohannis Lutterellis Epistula de Visione Beatifica, in F. Hoffmann, ed., Die
Schriften des Oxforder Kanzlers Iohannes Lutterell, Erfurter Theologische Studien 6 (Leipzig 1959),
pp. 103-119, especially pp. 105, 110, 112.    12. The meeting was called by the King of France. The
theologians were asked two questions: Whether the souls in heaven see the divine essence face-to-
face before the resurrection of the body and the General Judgment?, and Is the vision they now have
of the divine essence emptied out at the Last Judgment and replaced by another? Unanimously they
answered Yes to the first and No to the second. See CUP, vol. 2, pp. 429-432.



6 2 Dialogus

John’s successor, Benedict XII, rejected John’s doctrine and also doctrines
like Ot’s that denied the numerical identity of the vision before and after
Judgment. In the bull Benedictus Deus (29 January, 1336), Benedict determined
that after Christ’s ascension into heaven, holy souls “immediately after their
death and purification (in the case of those who need such purification)... even
before they resume their bodies and before the General Judgment,… see the
divine essence with an intuitive vision and indeed face-to-face… the same
vision… without any intercision or evacuation… will be continued until the
Last Judgment and from then on sempiternally”.13 It was Benedict’s personal
opinion that after Judgment day the vision will become more perfect intensively,
but Benedictus Deus left the question open.14

Of the two tracts edited in this volume, the first, which we have called De
revocacione ficta Joannis 22i, is a critical commentary on John’s first revoca-
tion, of 3 January 1334, which was also the object of an “appeal” drafted by
another member of the dissident Franciscan group in Munich, Bonagratia of
Bergamo.15 This and the second revocation, 3-4 December 1334, are both criti-
cised in Ockham’s tract Contra Iohannem and also in a tract by an unidentified
Franciscan dissident, Quoniam ut ait Leo papa.16 These four critical works quote
reports (reportaciones) purportedly made by persons present at the first
revocation,17 and there is also an official transcript which differs somewhat from
the report used by the Franciscans.18 The quotations from the report in De
revocacione ficta and Quoniam ut ait Leo papa include material not found in
Contra Iohannem, which begins with the passage quoted in chapter 9 of De
revocacione ficta, and the report in De revocacione ficta contains material not
found in any of the others, namely the passages quoted in Chapters 2, 3, 4 and
the first passage in Chapter 5.19 Although the introduction to Chapter 2 makes no
reference to the reportaciones and might be taken as the beginning of a

13. “…mox post mortem suam et purgationem praefatam in illis qui purgatione huiusmodi indige-
bant, etiam ante resumptionem suorum corporum et iudicium generale… viderunt, vident et
videbunt divinam essentiam visione intuitiva et etiam faciali, nulla mediante creatura in ratione
obiecti visi se habente, sed divina essentia immediate se nude clare et aperte eis ostendente…
quodque postquam inchoate fuit vel erit talis intuitiva et facialis visio et fruitio in eisdem, eadem
visio et fruitio sine aliqua intercisione seu evacuatione praedictae visionis et fruitionis continuata
extitit et continuabitur usque ad finale iudicium et extunc usque in sempiternum”; Codicis iuris
canonici orientalis fontes, Series 3, vol. 8 (Rome, 1958), p. 12.   14. Trottmann, pp. 751-60.   15. Ms
Vat. lat. 4009 fols. 164r-168v.   16. This tract is included in NM, pp. 1017-92.   17. Cf. [Prologus].9,
1.12.   18. CUP, pp. 435-6.   19. See on the project website “Reports of the retraction of 3 Jan.
1334”, where the comparisons between De revocacione ficta and other documents are shown by
coloured text.



7Introduction

digression, at other places it is clear that the author attributes these passages to
the reporters.20 Perhaps the author was relying on a fuller version of the
reportaciones, or perhaps he composed these passages to supply the reasoning
alluded to in the words “in the same consistory he... tried to prove” etc.,21

drawing on other sources of John’s arguments available to the Munich group
(such as his sermons, the tracts mentioned in De revocacione ficta and the
magnum opus mentioned in Compendium errorum22).

Like Ockham’s commentary on Quia vir reprobus in the Opus nonaginta
dierum, De revocacione ficta is a critical commentary on a text. At the
beginning of each chapter there is a quotation from the reportaciones, then there
are various points the author makes in reply, and finally there are critical
comments on short segments of the passage quoted at the beginning of the
chapter (cum enim primo dicit... etc., corresponding to the ad literam sections in
Opus nonaginta dierum). To show that John’s doctrine is a heresy is not the
main purpose of the work.23 Its objective is twofold, first to answer certain
arguments John gave in support of his doctrine at the consistory of 28 December
1333 to 3 January 1334, and second, and especially, to demonstrate the
insufficiency of the revocation John offered at the conclusion of that consistory.
According to our author, John’s statement was not really a revocation but at best
a protestation, it was untruthful and insincere and not equivalent to the
revocation anyone who has pertinaciously asserted a heresy must make before
being re-admitted to the Church, and even a proper revocation would not change
the fact that John had been a heretic and had therefore ceased to be pope. The
same line of argument is also pursued in Contra Iohannem and Quoniam ut ait
Leo papa. John and his supporters might have agreed that John never revoked
his doctrine except conditionally but might have argued that all the same he was
not a heretic, even though his doctrine was erroneous, because the question had
not yet been decided by Church authority.24 However, it is an important point of
the doctrine of heresy and heretics held by the Franciscan dissidents, explained
in Chapter 11 of this tract, that a Catholic is bound to believe, explicitly or
implicitly, many things that have never been defined explicitly by pope or

20. See the introductory words to Chapters 3, 4 and 5.    21. See 1.8.   22. For the tracts see below
3.335 and 5.27, and for the magnum opus see CE 6.13, p. 57, parallel with 2.2 Dial. 1.7 below. For
possible identifications of these tracts see Dykmans, “Fragments”, pp. 232-6. Offler sees reasons to
doubt the authenticity of CE but decides in its favour; OP, vol. 4, pp. 3-6. Knysh criticizes this
decision; see his Ockham Perspectives (Winnipeg, 1994), pp. 46-51.    23. Cf. 5.71 – 73.   24. “[S]es
adversaires n’auraient pas eu le droit de le faire condamner comme hérétique, le point en litige
n’ayant pas encore été formellement défini par l’Église”; Valois, op. cit., p. 626. Ockham would
have agreed that the pope’s adversaries could not condemn him judicially for a doctrine the Church
had not explicitly condemned as heretical, but extra-judicially they could.



8 2 Dialogus

councils, including, notably, any doctrine held as Catholic by all Catholics.25

According to these Franciscans, before John began to preach on the subject
every Catholic held that the purified souls of those who have died in the state of
grace already see God face-to-face, even before Judgment Day: if this is so,
then, since John has contradicted a doctrine universally held as Catholic, he can
be judged without further examination to be pertinacious and a heretic. John
claims that he put forward his own view only recitative (and some of the things
he said do fit this description), but some of his words show that he put it forward
assertive and pertinaciously, and his actions show the same thing. In the view of
the dissident Franciscans, John taught a heresy (one not yet explicitly
condemned), held it pertinaciously, and never revoked it.

The second tract, which we have called Responsiones ad quasdam raciones
sophisticas adductas ad muniendum errorem Iohannis 22i de visione animarum
sanctarum in celo (Responsiones for short), is an answer to supporters of John’s
position. We cannot identify these supporters or their writings. Like the first
tract, the second assumes, without trying to prove, that the alleged heresy is a
heresy; its objective is to answer certain arguments given in its support. These
include arguments from texts of scripture that seem to imply that the souls’
reward will follow Judgment Day and passages from the writings of St Bernard;
there is not much overlap with the arguments discussed in the first tract. In the
last chapter the author argues that simple lay people do not have to wait to be
told what to believe by the pope and cardinals but are bound to believe what
they find when they read the Bible themselves — or, by implication, what they
find when they read the relevant Bible passages under the guidance of John’s
critics. In both tracts distinctions among the levels of beatitude are important to
the argument.26 Some Bible passages promise beatitude before Judgment Day;
other passages that promise complete beatitude after Judgment Day do not imply
that the former passages cannot be taken to promise some lower degree of
beatitude before that day. There is an English translation and an analysis of the
argument of both tracts on the project web site.

The two tracts have come down to us in the early printed editions and in
many manuscripts as the second part of Ockham’s Dialogus, with the title De
dogmatibus Iohannis 22i. We know from Ockham’s prologue to Part 1 that the
Dialogus was intended to include a Part 2 discussing the erroneous teachings of
Pope John XXII, but it seems certain that the extant Part 2 is not the one Ock-

25. See 11.260 – 269.   26. See, for example, 2.1 Dial. 3 and 5, and 2.2. Dial. 4 and 6.



9Introduction

ham intended to write. According to cross-references contained in other Parts of
the Dialogus and in other works,27 Part 2 would have dealt with many teachings
that the dissidents regarded as heretical, and presumably it would have been in
dialogue form. The Part 2 that has come down to us is not in dialogue form and
deals with only one topic, John’s views on the beatific vision.28 Some of the
topics forecast in Part 1 for Part 2 are discussed in the first two “preambulary”
tracts of Part 3 (the only extant tracts of Part 3), which were not included in the
original plan for Part 3 sketched out in the Prologue to Part 1. It seems that some
time before beginning to write Part 3, perhaps when John died, Ockham decided
to postpone writing Part 2 but deal with some of its more urgent topics at the
beginning of Part 3. However, references in De imperatorum et pontificum
potestate, which may have been his last work, suggest that Ockham never gave
up his intention to write a comprehensive Part 2 on all the errors of John XXII
— an intention apparently never carried out, since no text in dialogue form has
been found that fits this description.29

We do not know how these two tracts came to be incorporated into the
Dialogus. Since references to Part 2 in Ockham’s latest works do not fit the
extant Part 2, it seems that for as long as he continued to write Ockham did not
regard these tracts as part of the Dialogus. Perhaps they were inserted into the
Dialogus at the end of his life by Ockham himself or by someone acting on his
instructions, but in view of the unsuitability of such a substitution this seems
unlikely. Perhaps they were inserted after his death, though not at his instruc-
tion, by someone who knew he had written them. Perhaps they were inserted by
someone who did not know but guessed, perhaps wrongly, that Ockham had
written them. We have no way of deciding between these possibilities. It has
been suggested that a copyist may have mistaken this work for the missing Part
2, misled by its title “De dogmatibus papae Iohannis XXIIi”, which was

27. See “Ockham’s References to the Dialogue or its Parts” on the project web site.    28. The
copyist of the Cologne manuscript gives similar reasons for thinking that the extant Part 2 does not
belong to the Dialogus: “Sequitur tractatus secundus principaliter, qui est de dogmatibus Iohannis
pape 22. Puto tamen quod tractatus ille qui sequitur non sit ille qui est secunda pars principalis huius
operis, tum quia non procedit dialogando, tum quia non tractat de erroribus bullatis contentis in
quattuor constitutionibus johannis 22 sed tantum de erroribus per eum predicatis, quos tamen se
tractaturum in hac secunda parte in precedenti tractatu plures repromittit.” (fol. 275r) (Presumably
“quos” refers to “erroribus bullatis”.)   29. From the references in IPP 27.223-4 (p. 333), 27.531
[rather, 27.476 (p. 342)] and 27.648-9 (p. 349), Offler infers (OP, vol. 4, pp. 274-5) that the
organization of Part 2 as Ockham planned it toward the end of his life would have been: tract 1 on
the heresies of John’s constitution Ad conditorem, tract 2 on those of Cum inter, tract 3 on those of
Quia quorundam, and tract 4 on those of Quia vir. (Cf. Baudry, p. 175.) This plan corresponds with
the organization of several other attacks by Ockham on John XXII, including EFM, CE and IPP cap.
27. References in 3 Dial. are consistent with this plan; see 3.1 Dial 1.9 and 3.2 Dial 1.24.



10 2 Dialogus

foreshadowed as the title for Part 2 in several places in Part 1; however, there is
no evidence that the existing Part 2 ever circulated as a separate work30 and no
information about its original title, if it had one. In a fairly detailed table of
contents of the Dialogus included in a manuscript made some time after 135631

the entry for Part 2 reads, “Secunda pars eiusdem” without further detail, which
may suggest that the table maker did not have access to a copy of 2 Dial., which
in turn may suggest that the existing Part 2 was inserted into the Dialogus after
1356; but other hypotheses are possible — pehaps the maker of the table
happened not to have a complete copy of the Dialogus (none of the extant
manuscripts except Fr contains all parts and tracts), or perhaps he did not find
for 2 Dial. as convenient a summary as was offered by the prologues to the other
two parts. At all events, from the last quarter of the fourteenth century there is
evidence that the existing Part 2 had somehow become part of the manuscript
tradition of the Dialogus. Pierre D’Ailly’s Sentences commentary and
Abbreviatio Dyalogi Okan, which date from before 1378, show that D’Ailly was
acquainted with the existing Part 2 and regarded it as part of the Dialogus.32 The
existing Part 2 is also included in a manuscript completed in 1389.33 On balance
we have decided not to exclude the existing Part 2 from the Dialogus and we
will continue to refer to its two tracts as “2.1 Dial.” and “2.2 Dial.”

It is not certain that the two tracts were intended to form a single work. Each
has its own objective, as explained above. The objectives overlap somewhat,
since the first tract is concerned not only with the adequacy of the supposed
retraction but also with the pope’s arguments in favour of his position, while the
second is also concerned with arguments (a different set of arguments). The two
objectives could have been pursued in two parts of a work planned as a unit, or
they could have been pursued in two works written separately, perhaps even by
different authors, and put together later as being relevant to the same general
topic. In the incunabula editions they are presented as Tract 1 and Tract 2 of
Part 2. In most manuscripts, however, Part 2 does not contain two distinct
Tracts: with a few exceptions, the manuscripts present what the incunabula call

30. The two tracts are contained in Ha and Kg without any other part of the Dialogus, but in these
manuscripts also they are designated as Part 2 of the Dialogus.    31. Bremen 35, fol. 176r. George
Knysh drew attention to this manuscript and suggested that it shows that the existing Part 2 was then
not part of the Dialogus.    32. See Ian Murdoch, Critical Edition of Pierre D’Ailly’s Abbreviatio
Dyalogi Okan (Monash University thesis, 1981), pp. xvii-xix, xxi, xxiii.   33. Pa, which, according
to the scribe’s note on fol. 171v, was finished on 11 May, 1389. Its incipit for Part 2, fol. 156rb,
reads: “Incipit 2us tractatus de dogmatibus Iohannis 22i”. (Some manuscripts refer to the parts of the
Dialogus as tractatus.) The table of contents, written in the same hand, refers to “secunda pars
dyalogi eiusdem, scilicet de dogmatibus pape Iohannis 22i”. See Baudry, pp. 174-5.



11Introduction

the second tract as a continuation of the first, without any break or heading,34

and in some manuscripts the chapters of the second are numbered continuously
with those of the first.35 The filiation of the manuscripts, though different from
that for other parts of the Dialogus, seems to be the same for both tracts, which
implies that all the extant manuscripts descend from an archetype in which the
two tracts were contained together (though this does not prove that that they
were written to go together). On the other hand, each tract has its own prologue36

and each ends with its own “protestation”; neither makes any reference to the
other, even when dealing with similar material; and in explaining its objective,
the prologue of the second refers to itself as “this present work”. On balance it
seems more likely they were written as two separate works, and we have
decided to present them as such, each with a title drawn from its own
description of what it is about.

De revocacione ficta cannot have been written before its author had the
report of John’s statement of 3 January 1334. It is unlikely to have been written
after John’s death on 3 December 1334, since it makes no reference to his
deathbed statement and in several places implies that John is still alive.37 Re-
sponsiones also supposes that John is still alive,38 and since the controversy over
the beatific vision began from John’s sermon of 1 November 1331, the tract
cannot have been written before then. It must have been written after the
controversy had made some progress, since it refers to various other
controversial works; but those works have not been identified or dated. Neither
tract refers to the views of Chatton, Lutterell or Ot, which we might suppose
would have interested Ockham and his colleagues. However, even if their
interventions had already taken place the Munich dissidents might not have
heard of them, and their positions differed from John’s and therefore might not
have seemed relevant to criticism of him; absence of any reference therefore
does not help to date these tracts. The most we can say, then, is that the first
tract seems to have been written during 1334 and the second sometime through

34. A few do mark a break. Ko ends the first tract with an explicit, followed by an incipit for the
second. Pam has “secundus tractatus”, Vbm has “forte tractatus 3us”, Frm has “pars secundus”. Lb
has extra space, Sa has a large heading, Va has a small extra space.   35. Numbering is continuous in
Ba, Di, Es, Fr, Vd. (In Vd the chapter numbers are not by the scribe.) In Lb the chapter numbers of
Tract 2 begin again at 1. In most manuscripts the chapters are not numbered.   36. The manuscripts
do not label these as prologues, but the style is strongly reminiscent of the prologues of other works
of the time.   37. For example, De Revocacione ficta acknowledges that John may believe that his
statement exonerates him ( 9.14 – 15), it envisages the possibility that John may be converted ( 11.8),
it states what sort of revocation he should make ( 11.372), it warns against trusting his claim that he
is willing to consider criticism ( 12.6). See Baudry, pp. 173-4.   38. The “Prologue” to Responsiones
refers to John as ruler in Avignon ([Prologus].9).



12 2 Dialogus

the period between 1 November 1331 and 3 December 1334. Either tract or both
may have been finished or revised after John’s death, but there is no evidence
that that actually happened.

Are these tracts authentic works of Ockham? If a copyist or editor was
mistaken about their belonging to the Dialogus, he may well have been mistak-
en about their authorship. The question cannot be given a definite answer. It
seems clear that the works ascribed to various members of the dissident Francis-
can group were to some extent joint productions and that the degree of collabo-
ration varied from one work to another.39 Some works are clearly by Ockham as
principal or sole writer. The Letter to the Friars Minor is explicitly personal,
and it mentions (though not by name), as distinct from works of other members
of the group, works that Ockham has written himself or is writing.40 The Work of
Ninety Days, which Ockham, writing personally in the Epilogue,41 refers to as
his own, reports the views of “the attackers”, i.e. the views of the dissident
Franciscans, “who, though they agree in the main assertions against the at-
tacked, do, however, think in opposed ways in some incidental matters”; at
some points in this work Ockham seems to be writing almost from dictation,42

but in other places he indicates that his position may not be identical with that of
other members of the group.43 The Dialogus was clearly Ockham’s own project
(though it may originally have been intended to be anonymous), which he
advertises in other surely authentic works.44 Much of its content is the common
property of the group, but again there are indications in some places that he is
presenting a personal opinion — for example, when the Student expresses
surprise or disbelief and asks for a thorough explanation.45 There are other works
in the writing of which Ockham had some part but not as principal writer. The
Allegationes de potestate imperiali exists in two versions, one of which
(according to Offler) is a collaboratively produced document that was then
rewritten (possibly not by Ockham himself) so as to reflect Ockham’s own

39. As Offler remarks, “The polemic of Michael’s followers against John XXII was a collective
effort, in which the participants freely shared their ideas and their materials. Consequently there is a
family resemblance in their works… The similarities [between CI and Quoniam ut ait Leo papa] are
no more than might be expected in two works, written at almost the same time, for the same
purpose, from the same materials, by two men living in the close personal and intellectual contacts
of the Minorite circle at Munich”; Introduction to CI, pp. 26-7. See similar remarks in OP, vol. 4, p.
x.   40. Est enim mihi per viros litteraturae egregiae evidenter ostensum… ad quae probanda plura
volumina sunt edita; et ego… tenuitate ingenii mei scripsi manu mea quinquaginta sexernos… et
adhuc habeo scribere quadraginta et amplius; EFM, p. 15.8-16.   41. OND 124.459ff.   42. OND
105.19-21.   43. Cf. OND 94.327-332, 103.85-98, 106.66-114, 124.44, 124.96.    44. E.g. Brev.,
pr.18-21, pp. 97-8; IPP, pr.72, p. 282.    45. “Because I have not elsewhere heard that distinction of
natural law, I wish to make objections against it…”, 3.2 Dial. 3.6; “I have not heard or read that
opinion anywhere else”, 3.1 Dial. 3.4.



13Introduction

distinctive view.46 With respect to works attributed to certain members of the
group, scholars have suggested that some passages may have been contributed
by other members of the group.47 There are writings produced by members of
the group of which the authorship is unknown or doubtful, for example the two
“Ottoboni” tracts and the Freiburg quaestio discussed by Annaliese Maier,48

which might have been written by Ockham but could have been written by some
other member(s) of the group. The noteworthy tract Quoniam ut ait Leo papa,
contained in the Chronicle of Nicolaus the Minorite, has not been attributed to
any known author, and indeed Nicolaus is not otherwise known. Although, as
we noted above, in the writings for which he was principally responsible,
Ockham was careful not to ascribe his own distinctive opinions to the other
members of the group, it seems that he and they were not much interested in
being known as writers or as holders of distinctive opinions.

Against attributing our tracts to Ockham is their general quality: in some
places the argument is weak, confused or lacking in force,49 and there is nothing
that seems original. De revocacione ficta, especially Chapter 11, and the last
chapter of Responsiones, are reminiscent of writings securely attributed to
Ockham, and perhaps they were written by him. But the ideas expressed in both
tracts were common to the dissident group and the whole of each treatise might
well have been written by some other member of the group. How much other
members of the group may have had to do with these tracts is a question we
must leave to those better acquainted with the works of the other dissident
Franciscans.

The present edition is based on the work of Volker Leppin and Jan Ballweg,
whose edition is to appear in Im Streit um die Schau Gottes. Ockhams ‘De

46. See OP, vol. 4, pp. 360-1, 363.    47. Maier, op. cit., pp. 408-9, points to features of the Trier
draft appeal, ascribed to Bonagratia, that suggest that Bonagratia drew on work of his theologian
colleagues: “Das Manuscript der Appellation ist im juristischen Teil offensichtlich ein erster
Entwurf, der voll ist von Streichungen, Verbesserungen, Ergänzungen usw., während der
theologische Teil den Charakter einer nur hier und da korrigierten Reinschrift hat”.   48. Maier, op.
cit., pp. 373-414, 505-42. Maier suggests (pp. 523-7) that the Freiburg quaestio may have been
written by Ockham. Offler does not accept the suggestion, OP, vol. 4, p. xi.   49. For example,
compare De revocacione ficta 3.131 – 153 with the similar argument as put by Armand de Belvézer
and its parallels in the Ottoboni tract, the Freiburg quaestio and the Trier draft appeal, Maier, op.
cit., p. 529-42. It is hard to believe that anyone familiar with any of these works would have been
content to write the version in De revocacione ficta. If, as Maier suggests, Armand de Belvézer’s
treatise, or, as Offler surmises, the Freiburg tract, was the opus sollempne that the author of CE
copied in his own hand (CE, note to 6.14, p. 57), then he is not likely to have been the author of De
revocacione ficta, unless the treatise was written before that copying was done.



14 2 Dialogus

dogmatibus Papae Johannis’ im Spannungsfeld von Frömmigkeit, Theologie
und Politik, by Volker Leppin, Jan Ballweg, Claudia Heidemann and Annette
Weissenrieder. Their edition will form Chapter 5, and a discussion of the
witnesses to the text will be Chapter 4. An edition of 2 Dialogus by Leppin and
Ballweg has long been planned as part of this British Academy edition of the
Dialogus. Kilcullen and Scott have revised the edition of Leppin and Ballweg to
bring it into conformity with the editorial conventions of the British Academy
edition. We have re-read many of the witnesses, we have revised the division
into chapters and the paragraphing and revised the text in other ways, and we
have numbered the lines by chapter rather than by paragraph. The notes in the
present edition are based mostly on the research of Volker Leppin, Jan Ballweg
and Annette Weissenrieder.

Ballweg found that the witnesses to the text fall into two main groups with
various sub-groups. The division into Group A and Group B arises mainly from
the fact that in witnesses of Group B part of the text has been misplaced, due
perhaps to a binding error,50 but the groups are also distinguished by other
differences; in general, the witnesses in which the text is in the right order also
seem generally to have the better (or more plausible) text. Ballweg’s analysis
and our observations suggest the following grouping:

Group A: (Ca Pc) (Pa Vd) Pb (Di Fr Kg51) (Ha Ko) Ar (Pz Lm) (Ly Gs)

Group B: (Vb Na Va) Lb ((Es Ba To) (La Lc Un) Ax ) Fi Sa

Bold sigla indicate the witnesses we have re-read and collated, which include
representatives of each of the sub-groups (except Ha and Ko, which contain a
somewhat re-written version of the work). In formulating the consensus of the
groups and sub-groups we often discount Ca, Fr, Lb, Ba, Ax and Fi: Ca because
in part it is illegible, due to damage; Fr, Ax and Fi because of their many errors,
i.e. omissions or variants that are implausible and not found in other witnesses;

50. In Vb the misplacement divides the word “in/tellexerunt”, so it must have happened after the text
was written. Anne Kilcullen has suggested the following explanation. The phrase “eadem facilitate
dicetur”, missing from its proper place at the top of what is now  fol. 175r (which should have been
176r) was written as a correction into the bottom margin of the page that now appears as fol. 176v
(which should have been 175v). As it happens, the same phrase begins fol. 177r. Someone gathering
the pages for binding later mistook the correction in the margin of 175r  for a catchphrase and
flipped the sheet. Since such an accident is not likely to have happened twice, Vb may be the
ancestor of all witnesses of Group B, but, if so, some members of group B had intermediate ances-
tors, since sub-groups can be distinguished, notably the one to which Es belongs.   51. Ballweg
observes that Di Fr and Kg are generally closer in their readings to witnesses of group B, and indeed
Kg has the misplacement of text characteristic of the members of the B group. Perhaps Di Fr Kg
descend from a group B ancestor but an intermediate ancestor of Di and Fr recognised and corrected
the text misplacement.  The readings of Fr are often close to those of group A.



15Introduction

Ba because (in this Part of Dialogus) it seems to be a copy of Es; Lb because it
seems dependent on two other extant witnesses (or on lost witnesses close to
them), in that its original text often agrees with Vb and its corrections often
bring it close to Es. Lb and Es have many corrections, but generally they merely
bring the text into line with that of other members of Group B, though in some
cases the reading of Es seems more convincing than other variants. Fi is full of
errors, but often it shows a good reading not found in most witnesses. Even
generally poor manuscripts may provide authentic readings, because of the
efforts medieval academics made to improve their manuscript by comparing
them with others. We have therefore thought it worthwhile to collate some
witnesses that are generally inferior.52

Assuming that users of our edition will not want to be shown a multitude of
unpromising variants, we have adopted a number of “filtering” rules. We do not
report variants that are insignificant (as defined in the introduction to this
volume, p. xviii), and we report regularly only some of the witnesses to the text.
We report the consensus of each the two main groups A and B, the consensus of
two sub-groups, Az and Bz, and the consensus of the early printed editions, Ed.
We often report the variants of three “lead” witnesses, namely Pa (which we
regard as a good representative of group A), Vb (a member of group B, perhaps
the ancestor of that group) and Es (a member of a sub-group of group B); but
generally we report their variants only when the same reading is found also in at
least one other member of their group or sub-group. Ly derives from Pz, and for
2 Dial. its differences from its source seem due to intelligent conjecture, rather
than access to any other witness. All the same, we report significant variants
unique to Ly because Ly (or its derivative, Gs) is the text most scholars have
been accustomed to use, and also because the editor (or editors) of Ly took great
care to produce an intelligible text. In positive apparatus entries we sometimes
report witnesses not regularly reported. Otherwise we do not report variants of
individual witnesses unless they seem interesting or unless support for the
reading we have adopted is weak. A complete collation of all the witnesses we
have read, a study of the relationships among the witnesses and a discussion of
problem passages in the text will be found on the project web site. Anyone who
wants a fuller apparatus should consult the edition of Leppin and Ballweg.

52. For discussion of the relations among these witnesses, with links to the places in the collation
that illustrate relationships, see “Witneses to Part 2 of the Dialogus” on the web site.





[DE REVOCACIONE FICTA IOHANNIS 22i]

[Prologus]

“Verba oris eius iniquitas et dolus”, ait Psalmista, per spiritum previdens pro-
phecie protestacionem seu revocacionem vel retractacionem verbalem, fictam et
frivolam Iohannis 22i, supersticiosam iniquitatem hereticam, immo et dolum
mortiferum continentem, qui in eadem protestacione, retractacione seu revoca-5
cione (ut in sequentibus apparebit) per raciones hereticales heresim manifestam
probare conatur, et vulpinam maliciam ad simplices seducendos verbis ambiguis
et dolosis nititur palliare. Sane ut hoc evidencius ostendatur, ipsam totam protes-
tacionem vel revocacionem, ut reportata a quibusdam extitit, ponemus per
particulas, impugnaciones proprias subnectendo.10

Capitulum 1

Reportaciones igitur supradicte in hec verba incipiunt:

Anno Domini 1334o, die lune 3a Ianuarii, dominus Iohannes 22us tenuit
consistorium publicum, in quo primo fecit legi allegaciones et raciones
aliquorum (ut dixit) qui tenent quod anime sanctorum purgate vident5
nunc clare et facialiter deum. Quibus allegacionibus et racionibus lectis
per clericos suos, sicut ipsemet ordinavit et voluit, in eodem consistorio
secundo ipsemet verbo et cum magno fervore nisus est probare quod
anime sanctorum purgate non vident facialiter deum usque post diem
iudicii. Raciones sue, breviter repetendo, fundabantur in quinque viis seu10
fundamentis.

Hec sunt verba reportancium, illa que audiverunt et viderunt narrancium.

[Prologus].2 ait] omitted Bz | prophecie] Az Vb Bz: prophetice Fi Ed    3 vel…et] verbalem fictam
sive  retractacionem Ed | retractacionem] retracionem Vb     4 supersticiosam] Ed Sa: super scitum
Ca, super scienciam Fr ?Pb, super sanctam ?Lb ?Vb; super Bz  | immo] omitted  B   5 continentem]
contemptui autem B | qui] B: que Az, et Ed | protestacione] et added Bz   9 ponemus] Ar Ha Ko Ed
(cf. ponenda CI p. 30 line 1): omitted W   10 impugnaciones] suas added Es | subnectendo]
subnectendas  B; submittendo Ed   Capitulum 1.1  Capitulum 1] All witnesses here have a large
capital letter (or space for one), as if to mark the beginning of a chapter. Most manuscripts do not
number chapters, but Es Ba Di Fr Va Vb and Vd number this as chapter 1; Pz and Ly begin chapter
numbering with the next chapter.   3 1334] 1333 Ed, NM; legi (or legitur or legi quod) added most
witnesses (not Es  Ba To Di Ko, not NM)  | die…3a] de mense NM | Iohannes 22us] Ed: omitted W
 | tenuit] convocari fecit et tenuit NM   4 in] omitted Vb   5 dixit] dixi Ed   6 nunc] non A; ex nunc
NM | clare…deum] faciem dei NM | facialiter] faciliter Vb   8 secundo] omitted Ed; statim NM
verbo] viva voce NM | nisus] visus Vb   10 Raciones…11 fundamentis] dicens inter cetera in effectu
sic NM | sue] suas Ed | repetendo] que added Ed | fundabantur] fundabuntur Az, fundantur Ed

[Prologus].2 Psalmista] Ps. 35(36):4   Capitulum 1.3 Anno…10 iudicii] Cf. NM, p. 1030



18 [De revocacione ficta]

Capitulum 2

Prima racio eius fuit quod

cum visione clara sanctorum non stat spes, sed anime sanctorum sperant
corporum resurreccionem usque ad diem iudicii, igitur usque tunc non
habent claram dei visionem. Maior (ut dicit) patet per beatum Thomam, 5
prima secunde. Minor patet per sacram scripturam, tum quia Iob dicit, “et
in novissimo die de terra surrecturus sum”, tum quia in Apocalypsi
anime sanctorum martyrum postulant et murmurando implorant vindic-
tam de sanguine proprio.

Hec racio preter heresim principalem aliam heresim manifestam includit, que est 10
quod omnis sperans aliquid futurum non videt clare divinam essenciam; quia per
hoc quod anime sanctorum sperant corporum resurreccionem probare conatur
quod non habent claram dei visionem, que probacio nulla esset nisi teneret quod
omnis sperans aliquid futurum non habet claram dei visionem. Quod autem hoc
sit hereticum liquet aperte. Constat enim quod Christus ante passionem suam 15
gloriam impassibilitatis et immortalitatis speravit; si igitur qui sperat aliquid
futurum non videt divinam essenciam, sequitur quod Christus ante passionem et
resurreccionem divinam essenciam minime videret.

Hec racio confirmatur. Ex persona Christi dicit Psalmista, “In te, Domine,
speravi, non confundar in eternum”, dum insultabitur michi habenti simili- 20
tudinem carnis peccati. Igitur Christus aliquando speravit, et tamen Christus ab
instanti sue concepcionis vidit divinam essenciam; igitur non omnes qui sperant
aliquid futurum carent visione divina.

Hoc idem patet de angelis, qui hominum resurreccionem futuram sperant,
qui tamen vident deum, iuxta illud Matthei 18o, “Angeli eorum semper vident 25
faciem patris”. Non omnes igitur qui sperant aliquid futurum carent visione dei.

Heresi supradicta breviter reprobata, respondendum est ad racionem sophis-
ticam quam in fulcimentum principalis erroris adducit. Ad cuius evidenciam est
sciendum quod, quamvis visio facialis divine essencie et actus sperandi vi-

2.2 Prima…eius] sua prima racio A   6 tum] Ar Ha Ko Ed: omitted W   7 tum] Ar Fi Ha Kg Ko Lc
Ed: tamen W   11 aliquid] aliquod Ed   12 corporum] omitted Bz   14 aliquid]  aliquod A   15 suam]
omitted Bz   16 igitur] omnis added Es | aliquid] aliquod Ed   18 videret] viderat Ly
19 confirmatur] quia added Ly | persona] sentencia Ess | Psalmista] psalmus Az   20 dum] scilicet
added Ly   21 carnis] corporis Ed   22 omnes…23 carent] omnis... sperat... caret Ed
26 carent…dei] et cetera A     27 Heresi] igitur added Ed | breviter] faciliter Ed

2.3 cum…9 proprio] Cf. Dykmans, “Fragments”, p. 242.   6 prima secunde] Perhaps Summa, 1-2
q.67 a.4 | Iob] 19:25   7 Apocalypsi] 6:10   19 Psalmista] Ps. 30(31):2, 70(71):1   20 simili-
tudinem…21 peccati]  cf. Rom. 8:3   25 Matthei] 18:10



19Capitulum 2

sionem eandem simul stare non possint, visio tamen facialis et actus sperandi30

aliquid aliud quam illam visionem facialem possunt simul stare in eodem.
Anima enim Christi, quia ab instanti sue concepcionis vidit divinam essenciam,
visionem illam non speravit, sed speravit resurreccionem corporum que futura
est.

Porro quia ille in dictis Thome se fundare videtur, ideo, ut pateat evidenter35

quod ipse Thomam nequaquam intelligit, eciam propter illos qui doctrinam
Thome recipiunt, ostendendum est quod predictus Thomas oppositum asserit
manifeste. Secunda secunde, q. 18a, a. 2o, in solucione prime racionis, dicit in
hec verba: “Christus, etsi esset comprehensor et per consequens beatus quantum
ad divinam fruicionem, erat tamen simul viator quantum ad passibilitatem40

nature quam adhuc gerebat, et ideo gloriam impassibilitatis et immortalitatis
sperare poterat”. Infra, in solucione tercie racionis: “Non tamen ita quod haberet
virtutem spei... sed magis ex virtute caritatis, sicut eciam qui caritatem habet dei
eadem caritate diligit proximum”. Infra ait: “Cum spes sit virtus theologica
habens deum pro obiecto, principale obiectum spei est gloria anime que in45
fruicione divina consistit, non autem gloria corporis”.

Ex hiis patet aperte quod iste doctor tenet quod habens talem actum sperandi
non habet spem que est virtus theologica. Si autem “spes” accipiatur pro actu
sperandi, quemadmodum “fides” quandoque accipitur pro actu credendi (de qua
Augustinus dicit, “Fides secundum quam credimus quod non videmus”,50
secundum quod notatur in glossa, Extra, De summa trinitate et fide catholica, c.
Firmiter), sic dicendum est quod cum visione clara non stat actus sperandi
respectu visionis divine, sed cum visione clara stat actus sperandi quedam alia
futura non habita.

Cum tamen dicit quod “hoc patet per Thomam prima secunde”, respondetur55

quod Thomas ibidem intendit quod cum clara visione non stat spes que est virtus
theologica. Cum ipsa tamen stat actus sperandi aliquid adhuc futurum, quemad-

36 intelligit] nec added B | propter] omitted Bz (cf. CI p. 59 line 35)   37 oppositum] Fi: omitted W
38 manifeste] in added Ed | Secunda] enim added B | in1…racionis] omitted B   39 etsi] S: si Az, et
si W   41 gerebat] A S: gereret Vb Es   42 Infra…racionis] omitted B   43 virtute] amore S
44 caritate] deum added Bz | diligit] et added Bz | proximum] unde added  Bz | theologica] catholica
Vb Bz   50 Fides] est added Az; crudelitas added S | credimus] id added S   51 secundum] omitted
Ed   52 visione] dei added Bz   53 respectu] omitted Es   56 spes] Ar Ha Ed: fides  W    57 adhuc]
aliud Bz

39 Christus…42 poterat] Thomas Aquinas, Summa, 2-2 q.18 a.2 ad  1   42 Non…43 spei] ibid.
43 sed…44 proximum] ibid., ad 3   44 Cum…46 corporis] ibid., ad 4   51 glossa] X 1.1, col. 5 line
73. The gloss refers to Augustine as quoted De poen. D. 4 c.11, Friedberg, vol. 1, col. 1233
56 ibidem] Cf. Summa, 1-2 q.67 a.4 ad 3



20 [De revocacione ficta]

modum (prout adductum est) exemplificat de Christo, in quo fuerunt simul visio
clara et actus sperandi gloriam impassibilitatis et immortalitatis.

Cum eciam dicit quod “anime sanctorum sperant corporum resurreccionem 60
usque ad diem iudicii”, hoc conceditur, quia sperant non per spem que est virtus
theologica, que primo est respectu glorie anime, sed per actum sperandi — qui
secundum quosdam a caritate dei procedit, secundum quosdam a deo et divina
essencia, secundum quosdam ab habitu spei acquisito qui non est virtus theo-
logica, secundum quosdam a desiderio corporibus reuniri. Et iste opiniones non 65
sunt discuciende ad presens, sed hic tenendum est quod, absque habitu spei que
est virtus theologica, sanctorum anime per actus sperandi sperant corporum
resurreccionem, non visionem divine essencie.

Cum vero minor probatur auctoritate Iob, “In novissimo die”, et cetera,
dicendum est quod per illa verba probatur quod anime sanctorum sperant corpo- 70
rum resurreccionem, sed non probatur per eam quod anime sanctorum habent
spem que est virtus theologica vel actum sperandi qui non stat cum visione
clara.

Cum autem eandem minorem probare conatur per hoc quod in Apocalypsi
legitur (ut dicit) quod “anime sanctorum postulant et murmurando implorant 75
vindictam de sanguine”, dicendum est quod auctoritatem Apocalypsis non bene
allegat. Quamvis enim in Apocalypsi dicitur quod “clamabant voce magna
dicentes: Usquequo Domine (sanctus et verus) non iudicas et vindicas
sanguinem nostrum de hiis qui habitant in terra?”, ex quibus verbis sequitur
quod desiderant, implorant et sperant vindictam de sanguine proprio, et ideo 80
habent actum sperandi, non visionem claram sed vindictam, non tamen habetur
in Apocalypsi quod anime sanctorum murmurando implorent vindictam
predictam. Nomen enim “murmurandi” in scriptura divina vel semper vel
frequencius in mala significacione accipitur, et aliquam speciem tristicie videtur

58 exemplificat] exemplificabat Ed   60 Cum] quod Ed | eciam] Bz: enim Az Vb   63 divina
essencia] anima ipsa Es   64 ab] a quodam B | acquisito] omitted Es   65 corporibus reuniri] corporis
reuniendi A | Et] sed B   66 discuciende] disputande Es | hic] hoc Bz   68 non] videndo Bz   69 Cum
vero] quando Ed   71 probatur] probat Es | habent] habeant Bz   72 actum…73 clara] Ed: actum
sperandi quod stat cum visione clara et aliquando non stat cum ipsa  Az Vb, dicitur quod actus
sperandi stat cum visione clara et alius non stat cum ipsa Bz. See website, 2TextProblems.html#s16
76 non] omitted B   77 dicitur] omitted B | clamabant] S: clament  Pa PbVb Lb, clamant W    78 et2]
non added Vulg    81 non1…vindictam] Fi Vb: et eciam visionem claram et perfectam Ca Ha Ed; et
eciam visionem claram sed perfectam Pa Pb Vd; non ad visionem claram sed ad vindictam Bz Kg .
See website, 2TextProblems.html#s18.   82 implorent] implorant Pa Es   83 predictam] unde added
B  | enim] omitted Bz   84 frequencius] plerumque Bz

77 Apocalypsi] 6:10 (Vulg St)



21Capitulum 3

annexam habere. Sanctorum autem anime nullum actum malum eliciunt nec85

aliquam tristiciam habent, et ideo non est concedendum quod murmurant de
dilacione vindicte. Videtur igitur iste in verbis predictis, cum dicit,
“murmurando implorant” et cetera, novam heresim manifestam invenire, quod
scilicet sancti in celo non sunt ab omni malo culpe et pene penitus liberati.

Capitulum 3

Sequitur in revocacione ficta et frivola supradicta secunda racio quam fecit, que
fuit talis:

Ultra visionem claram divine essencie anime non possunt exaltari, quia
ultra summum nichil alcius est, et certum est quod illa visio clara est5
summa exaltacio animarum; sed in die iudicii deus sanctos et illorum
animas exaltabit; igitur usque tunc non vident facialiter deum — alias
tunc non exaltarentur. Minorem huius racionis probavit, quia usque ad
diem iudicii supplicamus et petimus ut nos exaltet “in salutem paratam”
et cetera.10

Hec verba huius protestacionis seu revocacionis, intellecta sicut ipse ea intel-
ligit, plura hereticalia et alia ambigua et disputabilia continent manifeste.

Primum hereticale est, quod anima videns divinam essenciam ad maiorem
gradum perfeccionis exaltari non potest. Secundum hereticale est, quod si anima
alicuius videt divinam essenciam, totus homo compositus ex anima illa vidente15
divinam essenciam et corpore exaltari non potest. (Quod ista duo contineant
verba predicta patet aperte, quia in eis asseritur manifeste quod, si anime sancto-
rum nunc vident facialiter deum, nec anime sanctorum nec ipsi sancti exaltaren-
tur in die iudicii.) Tercium hereticale est quod anime sanctorum usque ad diem
iudicii non vident facialiter deum. Primum autem ambiguum sive multiplex et20
disputabile est quod ultra visionem claram divine essencie non possunt exaltari,
secundum quod visio clara est summa exaltacio animarum.

85 malum] omitted Ed   86 murmurant] murmurent Vb   87 vindicte] vindicacione Pa   88 et cetera]
eciam Ed | invenire] innuere Ed   3.2 supradicta] omitted Ed | que] omitted Az   5 certum] dictum B
6 sanctos] suos added Es   8 probavit] probabit Pa, probat Ed   9 supplicamus…petimus] legitur
quod beatus petrus dicit Bz. See website, 2TextProblems.html#s21. | paratam] quoniam anime
sanctorum ut habetur in Apocalypsi usque ad diem iudicii erunt sub altare et post diem iudicii super
altare videbunt deum facie ad faciem ut exponit beatus Bernardus probatur eciam auctoritate beati
petri dicentis 1 Petri 5 ut nos exaltet in salutem et cetera added Ly     12 et2] omitted  Ed
16 corpore] carne Ed   18 vident] videant Ed   19 diem] finem A   21 ultra] omitted Es

3.4 Ultra…9 paratam] Cf. Dykmans, “Fragments”, p. 243    8 probavit] Presumably by conjecture
from references later in the chapter (cf. 3.298, 300, 305, 319 – 320) the editor of Ly  has tried to
supply material he assumes to be lost. He has not supplied John’s interpretation of the Apocalypse
text, 3.300 – 302.   9 ut…exaltet] Cf. 1 Pet. 5:6 | in…paratam] 1 Pet. 1:5



22 [De revocacione ficta]

Quod autem primum, scilicet quod anima videns divinam essenciam ad maio-
rem gradum perfeccionis exaltari non potest, sit erroneum probatur primo. Si
anima beati pauli adepta est beatitudinem, et secundum veritatem (et secundum 25
istum) adipiscetur maiorem et perfecciorem gradum visionis divine quam in
raptu habuit, igitur videns divinam essenciam ad maiorem gradum perfeccionis,
scilicet visionis divine essencie, poterit exaltari.

Minor est manifesta secundum omnes. Maior probatur primo auctoritate
Augustini ad Orosium, qui ait taliter: “Raptus fuerat apostolus Paulus in tercium 30
celum, id est ad intellectualem visionem, ut deum, non per corpus, nec per
similitudinem corporis, sed sicut est ipsa veritas cerneret”. Ex hiis verbis paten-
ter habetur quod anima Pauli in raptu vidit deum.

Secundo probatur idem auctoritate eiusdem Augustini, libro 12o Super
Genesi ad Literam, qui ait: “Quod mente conspicitur ita secreta et remota et 35
omnino abrepta a sensibus carnis atque mundata ut ea que in illo celo sunt et
ipsam substanciam dei verbumque deum, per quod facta sunt omnia, in caritate
Spiritus sancti ineffabiliter valeret videre et audire: non incongruenter
arbitramur et illuc esse Apostolum raptum”. Ex quibus verbis colligitur eviden-
ter quod beatus Paulus raptus fuit ad visionem substancie dei, et tamen anima 40

Pauli post mortem eius ad clariorem visionem extitit exaltata.

Quod eciam Paulus in raptu viderit divinam essenciam habetur in glossa, 2a

ad Corinthios 12o, que dicit sic: “Tercium supple celum spirituale, ubi angeli et
sancte anime fruuntur dei contemplacione, ad quod cum dicit se raptum”,
scilicet Paulus, “significat quod deus ostendit ei vitam in qua videndus est in 45
eternum”. Et post: “‘Scio hominem huiusmodi raptum’, id est contra naturam
elevatum, ‘usque ad tercium celum’, id est ad cognicionem deitatis”. Et post:
“Tercium celum est intellectualis visio, quando nec corpora nec imagines eorum

24 sit…probatur]  probatur errorem includere Az | Si] sic B | Si…27 habuit] See website,
2TextProblems.html#s24.   25 beatitudinem] omitted B | et1] Ed: omitted W | et2…26 adipiscetur]
omitted Es; in raptu added Ess, visionem essencie divine sed post mortem exaltata est ad claram
divine essencie added Esm, visionem secundum added Ess    28 essencie] Es Ax Lc: omitted W
poterit] potuit Ed   30 taliter]  nobis Bz | fuerat] apostolus added S   31 celum] orbem Bz | id est]
omitted A  | ut] in Ed | nec] non S   35 ita] in Bz   36 mundata] manifesta Es   37 ipsam] dei added
S | deum] domini Ed | quod] A S: quem B | in caritate] per caritatem S   38 valeret] : valent Ed,
valeat S | videre] deum added A  | audire] A S: audiri B   39 esse] et added Pa    40 anima] ipse Es
43 supple] omitted S   44 cum] Ed S: tamen W   45 scilicet] sanctus Ed | deus] omitted Bz
47 deitatis] divinitatis Vb Ed   48 eorum] eius Ed

27 gradum] Cf. 2 Corinthians 12:2   30 Augustini] Ps.-Augustine, Dialogus questionum LXV Orosii
percontantis et Augustini respondentis, PL, 40 col. 752   34 Augustini] De genesi ad litteram, XII,
34, ed. I. Zycha, CSEL 28, III,2 (Vienna, 1894), p. 432   42 glossa] Collectanea, vol. 192 col. 80-83



23Capitulum 3

videntur, sed incorporeis substanciis intuitus mentis mira dei potencia figitur.
Ad hanc raptus est Apostolus, ut ipsum deum in se, non in aliqua figura50
videret”. Et post: “Hoc est tercium celum, scilicet visio qua deus videtur facie ad
faciem. Et iste est paradisus (si dici potest) eciam paradisorum”. Et post: “Ad
illud tercium celum raptum se dicit, quasi diceret, ‘non humano sensu vidi’, et si
in corpore anima existente viderit, non sit contra illud quod Deus dixit Moysi,
‘Non videbit me homo et vivet’; tunc enim Apostolus non vixit homo, id est55

secundum usum sensuum corporis, sed ablatus est ei omnis sensus hominis, quia
necesse est abstrahi ab hac vita mentem quando in illius ineffabilis visionis
lucem assumitur. Et non sic incredibile est quibusdam sanctis, nondum ita
defunctis ut sepelienda cadavera remanerent, eciam istam excellenciam
revelacionis fuisse concessam. Cur ergo non credamus quod tanto Apostolo60
doctori gencium rapto usque ad istam excellentissimam visionem voluit deus
demonstrare vitam in qua post hanc videndus est in eternum. Et cur non dicatur
iste paradisus quasi regio, ubi anime bene est, ubi scilicet ipsam dei substanciam
verbumque dei et Spiritum sanctum ineffabiliter videt?” Post: “Hoc est tercium
celum, ad quod raptum se dicit Apostolus, ut scilicet sicut illi”, supple angeli,65
“deum videret”. Et post: “Tercium, cognicio eciam divinitatis, ad quam raptus
est Apostolus”. Et post: “Raptus est in paradisum, id est in eam tranquillitatem
qua fruuntur illi qui sunt in celesti patria Ierusalem; et sic potuit videre quod
numquam corporeis sensibus impeditus videre posset”. Et post: “Audivit arcana
verba, id est percepit intimacionem de secreta dei sciencia”.70

Ex hiis tria colliguntur aperte. Primum est, quod beatus Paulus vidit divinam
essenciam in raptu, quia hoc in verbis predictis pluries sentencialiter et ver-
baliter replicatur; secundum, quod sancte anime nunc vident deum, cum dicatur
tercium celum esse “spirituale, ubi angeli et sancte anime”, “ubi scilicet ipsam
dei substanciam verbumque ac spiritum sanctum ineffabiliter” vident. Ex quibus75

49 incorporeis] in incorporeis Ed   50 hanc] hoc Es   52 eciam] omitted S   53 illud] omitted Ed
diceret]  dicat S | vidi] Ed S: vidit  W | et si] ut etsi S   54 viderit] videret Ed | non] ne Ed | Deus]
dominus S   55 vixit] S: dicit Az; dicitur Bz; fuit Ed   56 usum] visum Pa | sed] quia Bz
57 mentem] ipsam added S | ineffabilis] Bz Ed: ineffabiliter Az Vb,  ineffabilem S   58 Et] quod
added Az; post added Ed  | sic] sit S: | est] omitted S   59 cadavera] corpora S   60 Cur] Vb S: sic A;
cum Bz | credamus] credimus Ed | quod] pro Aw   61 rapto] raptum Pa Vb | voluit] enim added Ed
62 post] potest Pa Pb | videndus] vivendus Vb   63 iste] Vb Ed S: ista Az  | quasi] Esm S: omitted
W | anime] ubi ipse added A | bene] Esb S: deus A Vb | ubi2] nisi S    64 verbumque] Es S: verbum
A, unde Vb | et] autem Vb   65 ut] ubi  Ed  | scilicet] Ed S: omitted W | sicut] Es S: sint Pa  Vb;
omitted Ed | supple] omitted Ed   66 videret] Es S: viderent Az, vident Vb Ed | cognicio] agnicio Es
67 Apostolus] omitted Es   68 celesti] Vb? Es S: celis A, celi B | patria] Vb La Lb Ax S: omitted W
videre] Pb Es Ed S: videri W    69 corporeis] corporis Bz   70 sciencia]  essencia S   71 tria] omitted
Bz | aperte] aliqua added Bz   72 quia] et A   74 et] eciam added Ed | anime] eciam deum added Pa,
esse deum added  Vb   75 verbumque] dei verbum A | vident] videt Pa Vb



24 [De revocacione ficta]

duobus sequitur evidenter quod anima videns deum potest exaltari ad clariorem
visionem, quia anima beati Pauli nunc clarius videt deum, et videbit post iudici-
um, quam vidit in raptu; et anime sancte clarius videbunt eum post iudicium
quam modo videant. Tercium quod sequitur ex predictis est quod inventor
heresum predictarum frustra et inaniter iactat se studuisse originalia sanctorum, 80
ex quo in communissimis glossis ex originalibus sanctorum acceptis ista tam
patenter expressa non vidit.

Secundo sic: Quando aliqua forma eadem secundum speciem participatur ab
uno perfeccius et ab alio minus perfecte, non est dicendum quin deus de poten-
cia absoluta possit aliquem participantem talem formam minus perfecte ad 85
maiorem gradum eiusdem forme, si sibi placuerit, exaltare: talis enim forma
potest augeri, igitur non est impossibile de minori gradu ad maiorem transire.
Sed visio divine essencie ab uno participatur perfeccius et ab alio minus per-
fecte: unus enim clarius videt divinam essenciam quam alius. Sicut enim “stella
a stella differt in claritate” secundum Apostolum 1a ad Corinthios 15o, sic una 90
anima clarius videt quam alia. Quod manifeste asserit Augustinus in libro De
Correccione, et recitat ius De penitencia, dist. 4a, c. In domo, qui ait: “Sic parat
nos sibi, et se nobis, ut maneat in nobis, et nos in eo, quantum quisque erit
particeps eius plus vel minus, pro diversitate meritorum. Et hec est multitudo
mansionum.” Igitur non est dicendum quod deus non possit animam videntem 95
deum ad clariorem gradum visionis, si voluerit, exaltare.

Secundum hereticale quod continent verba predicta est quod si anima
alicuius videt divinam essenciam, totus homo, compositus ex anima illa vidente
essenciam divinam et corpore, exaltari non potest. Hoc enim verbis Apostoli ad
Philippensos c. 2o apertissime obviat et repugnat. Dicit enim Apostolus, loquens 100
de Christo: “Humiliavit semetipsum, factus obediens usque ad mortem, mortem
autem crucis. Propter quod et deus exaltavit illum.” Ex quibus verbis patenter
habetur, quod Christus post mortem, quando corpus gloriosum assumpsit, a deo
extitit exaltatus, et tamen ante mortem et tempore mortis anima Christi vidit
divinam essenciam. Igitur homo compositus ex corpore et anima poterit exaltari, 105
licet anima eius prius viderit divinam essenciam.

76 duobus sequitur] sequitur secundum Ly | evidenter] omitted A   78 vidit] viderit Bz   79 est]
omitted Es   81 communissimis] premissis Es   84 perfeccius] omitted Ed | potencia] sua added Es
86 maiorem] eundem Ed   87 impossibile] eam added Ed   88 Sed] si Az   90 differt] B S: distat A
in claritate] omitted Ed   91 videt] deum added Es   92 recitat ius] recitatur Ed   99 verbis] Bz: verbo
Ed, verbum W   100 loquens] omitted Bz   106 prius] omitted Ly

90 Apostolum] 1 Cor. 15:41   92 In domo] De Pen., D.4 c.11,col. 1233   97 Secundum] See above,
14   100 Philippensos] 2:8



25Capitulum 3

Hereticalis eciam assercio supradicta verbis beati Petri repugnat. Loquens
enim beatus Petrus, ut habetur Actuum 2o, de Christo post passionem suam ait:
“Hunc Iesum resuscitavit deus, cuius nos testes sumus. Dextera igitur dei
exaltatus, et promissione Spiritus sancti accepta a Patre effudit” et cetera. Ex110
quibus verbis colligitur evidenter quod Christus in resurreccione sua a deo extitit
exaltatus, et tamen anima sua antea vidit divinam essenciam. Igitur consimiliter,
licet anime sanctorum videant ante diem iudicii divinam essenciam, tamen, cum
corpora gloriosa in resurreccione sument, poterunt sancti ex corpore et anima
constituti per divinam potenciam exaltari. Et ita assercio supradicta sapit here-115
sim manifestam.

Amplius, assercio memorata sancto Evangelio contradicit. Glorificacio enim
poterit exaltacio nuncupari. Sed Christus postquam anima sua vidit divinam
essenciam fuit glorificatus, quod beatus Iohannes evangelista in evangelio suo
7o c., aperte insinuat, dicens: “In novissimo autem die magno festivitatis stabat120
Iesus et clamabat dicens, ‘Si quis sitit, veniat ad me et bibat. Qui credit in me,
sicut dicit scriptura, flumina de ventre eius fluent aque vive’. Hoc autem dixit de
spiritu sancto, quem accepturi erant credentes in eum. Nondum enim erat
spiritus datus, quia ille nondum fuerat glorificatus.” Ex quibus verbis innuitur,
quod ille post predicacionem suam et passionem, et per consequens postquam125
anima sua vidit divinam essenciam, fuit glorificatus. Igitur eciam postea fuit
exaltatus. Ex quo sequitur evidenter quod anima alicuius poterit primo videre
facialiter deum, et ipse compositus ex corpore et anima poterit postea exaltari; et
ita, licet anime sanctorum facialiter nunc videant deum, tamen ipsi sancti in
iudicio constituti ex anima et corpore poterunt exaltari.130

Tercium hereticale contentum in verbis predictis est quod anime sanctorum
usque ad diem iudicii non vident facialiter deum. Hoc autem in diversis operibus
est multipliciter improbatum. Ideo hoc pro nunc brevissime improbabo. Per
unicam enim auctoritatem Apostoli demonstrabo quod anime sanctorum in celo
facialiter vident deum. Ait enim Apostolus 2a ad Corinthios 5o: “Dum sumus in135
corpore, peregrinamur a Domino; per fidem enim ambulamus et non per spe-

109 cuius] omnes added S   111 a…112 sua] omitted Pz; fuit exaltatus licet Ly    112 vidit] viderit
Ly   120 dicens] dicit Es | festivitatis] Ed S: omitted  W   121 Iesus] La Ed S: deus W | dicens]
omitted  Ed   122 vive] La Ed S: omitted W   123 sancto] omitted S | enim] omitted Vb    124 ille]
Iesus S | fuerat] erat S Ed   127 primo] omitted Bz   128 facialiter] faciliter Vb   129 facialiter]
faciliter Vb   133 multipliciter] mihi Pa | improbabo] improbo Bz; et added Ed   134 unicam] brevem
Es | enim] B: autem Az; omitted Ed   135 facialiter] faciliter Vb    136 a] omitted Az | speciem] B S:
spem A

108 ait] Acts 2:32-3   120 dicens] Jn 7:37ff.   131 Tercium] See above, 19   132 diversis operibus]
Not identified   135 Ait] 2 Cor. 5:6-7



26 [De revocacione ficta]

ciem”. Ex quibus verbis liquide constat quod Apostolus probat quod dum sumus
in corpore a Domino peregrinamur per hoc, quod ambulamus per fidem et non
per speciem. Ex qua argumentacione Apostoli ista proposicio patenter accipitur:
quicumque ambulat per fidem et non per speciem peregrinatur a Domino. Sed 140
Apostolus desiderabat ante diem iudicii esse presens ad deum et non peregrinari
a Domino, ipso testante, qui post verba predicta subiungit: “Audemus autem et
bonam voluntatem habemus magis peregrinari a corpore et presentes esse ad
Deum”. Ex quibus verbis patenter habetur quod Apostolus desiderabat non
peregrinari a Domino, sed esse presens apud deum, ante diem iudicii: quia hoc 145
desiderabat dum esset peregrinus in corpore ubi erat ante diem iudicii; igitur
desiderabat non peregrinari a deo, sed esse presens apud deum, ante diem iu-
dicii. Sed, sicut acceptum est ab Apostolo, quicumque ambulat per fidem, et non
per speciem, peregrinatur a deo; et per consequens quilibet qui non peregrinatur
a deo ambulat per speciem et non per fidem. Igitur Apostolus desiderabat 150
ambulare per speciem, et non per fidem, ante diem iudicii: quod minime deside-
rasset, si scivisset animas sanctorum ante diem iudicii divinam essenciam non
visuras.

Primum ambiguum sive multiplex et disputabile contentum in verbis predic-
tis est quod ultra visionem claram divine essencie anime non possunt exaltari. 155
Hoc enim potest habere multiplicem intellectum. Unus est, quod ultra claram
visionem divine essencie anime non possunt exaltari ad quemcumque gradum
clarioris visionis, nec ad aliquam perfeccionem vel gaudium vel honorem quam
vel quod vel quem nunc minime habent. Et iste sensus est erroneus, quia ultra
claram visionem quam nunc habent anime sanctorum, exaltabuntur in iudicio ad 160

clariorem visionem, quia clarius videbunt divinam essenciam post iudicium
quam nunc videant. Tunc enim exaltabuntur ad aliquod gaudium actuale quod
nunc minime habent; tunc enim gaudebunt de complecione civitatis celestis et
de unione sua cum corporibus gloriosis, et ideo tunc exaltabuntur ad aliquam
perfeccionem quam modo non habent. Sic enim anima Christi post resurrec- 165

138 a Domino] omitted Bz | et] omitted Az Vb Es   139 speciem] spem Aw Vb | proposicio]
probacio Bz   140 speciem] Es: spem A Vb   141 deum] eum Bz   144 Deum] dominum Es Ax
145 esse] ipse Az | apud…iudicii] omitted Es   146 peregrinus] omitted Bz | in] a Az Vb | ubi erat]
Bz: nisi Az, diu Ed   147 deo] domino Bz | presens] omitted Ed   148 fidem] spem A   149 speciem]
fidem A, spem Vb; non added Ed | quilibet qui] quicumque B   150 deo] domino B | speciem] spem
A Vb   151 speciem] spem A Vb   152 non] esse added Bz   154 disputabile] disputacione Bz
158 quam…159 quem] quod vel quam vel quem Pa; quod vel quem vel quam Vb; quod vel quem Bz
Ed   160 in…162 exaltabuntur] omitted Ed   163 nunc] tunc nunc Ly   165 Sic] sicut Bz | enim]
eciam B

142 subiungit] 2 Cor. 5:8 (Vulg St)   154 Primum]  See above, 20



27Capitulum 3

cionem quodammodo extitit exaltata, quia tunc recepit gaudium de impassibili-
tate et immortalitate corporis Christi. Tunc enim ipsa anima Christi ab omni
dolore et tristicia fuit penitus aliena, et ita exaltata: quem statum non habuit ante
resurreccionem Christi, teste Christo, qui dicit, “Tristis est anima mea usque ad
mortem”.170

Alius intellectus verborum predictorum est iste: ultra claram visionem divine
essencie non possunt anime exaltari ad aliquam perfeccionem, distinctam specie
a clara visione dei, maiorem et perfecciorem clara visione et fruicione dei. Et
iste sensus conceditur, quia nulla perfeccio anime est maior et perfeccior visione
et fruicione dei. Et ideo anime post iudicium, licet exaltabuntur ad clariorem175
visionem, non tamen ad visionem distinctam specie a visione precedente.
Gaudium eciam quod habebunt de complecione civitatis celestis et assumpcione
corporum gloriosorum non erit maius neque perfeccius visione clara et fruicione
quam nunc habent. Et ita iste sensus in nullo concludit intentum istius protes-
tantis seu revocantis. Sed primus sensus, si esset verus, evidenter inferret inten-180
tum eius. Et ideo assercionem predictam accipit in sensu primo, propter quod
errat aperte.

Sed diceret aliquis quod ille non accipit verba predicta secundum intellectum
primum, quia tunc haberet concedere quod videns divinam essenciam nichil
posset aliud recipere nec desiderare: quod non diceret, quia tunc anima Christi185
non potuisset desiderare resumpcionem seu assumpcionem corporis gloriosi. Ad
hoc dicendum est quod ipse concedit inconveniens quod infertur, nam alibi dicit
hec verba: “Visio facialis predicta non compatitur secum desiderium alicuius
alterius rei”. Que apertissime sunt heretica reputanda, quia Evangelio contrari-
antur, cum Christus, qui vidit divinam essenciam, dicat Luce 22o, “Desiderio190
desideravi hoc pasca manducare vobiscum”; ex quibus verbis patenter infertur
quod visio facialis compatitur secum desiderium alicuius alterius rei.

Secundum ambiguum et disputabile contentum in verbis predictis est quod
visio clara est summa exaltacio animarum. Hoc enim potest habere multiplicem
intellectum, quorum unus est iste: inter omnes exaltaciones animarum distinctas195
specie clara visio est summa. Et de hoc sunt inter modernos opiniones, quibus-

168 quem statum] ad statum quem Ed   172 specie…173 clara2] omitted Es    174 iste…175 Et]
omitted Ed   175 post] per Bz   176 ad…distinctam] visione distincta Ed | precedente] precedenti Az
Vb; dei Es   183 diceret] dicet Vb   184 quod] tunc added Ed   185 posset] potest Bz
187 inconveniens] inquiens Ed   189 heretica] hereticalia Ed   192 alicuius alterius]  Scott (cf.
188 – 189): alicuius A Vb; alterius Bz   196 modernos] diverse added Ed | quibusdam] aliquibus
eorum Bz

169 dicit] Mat. 26:38   190 Luce] 22:15   193 Secundum] See above, 22



28 [De revocacione ficta]

dam dicentibus quod visio clara dei est summa perfeccio anime, quia perfeccior
est fruicione divina, aliis dicentibus quod ideo est summa quia est fruicio divina
(non enim ponunt quod visio dei, fruicio aut dileccio patrie realiter distinguan-
tur), aliis asserentibus quod clara visio non est summa, sed fruicio aut dileccio 200
patrie est alcior et perfeccior visione, et ideo negant visionem claram esse
summam exaltacionem animarum, dicentes quod fruicio seu dileccio dei est
alcior.

Alius intellectus verborum predictorum est iste: visio clara est sic summa
exaltacio animarum quod anime videntes clare deum ad nullam perfeccionem 205
distinctam specie maiorem illa quam habent poterunt exaltari. Et iste sensus
verus est, sive visio sit perfeccior sive fruicio, quia numquam habebunt anime in
se formaliter aliquam perfeccionem distinctam specie a visione dei perfecciorem
visione et dileccione seu fruicione dei.

Tercius sensus est iste: visio clara sic est summa exaltacio animarum quod 210
anima videns deum nullo modo, neque ad ulteriorem gradum visionis divine
neque ad quodcumque aliud perfeccius vel imperfeccius visione dei, poterit
exaltari. Et iste est sensus istius protestantis seu revocantis, quia aliter predicta
verba nullo modo possunt inferre conclusionem intentam. Sed iste sensus est
erroneus, ut ex predictis patet aperte. Nam ex hiis verbis sequitur evidenter quod 215
anima Christi non vidit deum ante resurreccionem vel ante mortem Christi, quia
potuit contristari. Postea autem ad statum omnis impassibilitatis extitit exaltata.
Sensus eciam predictus Magistro Sentenciarum aperte repugnat, qui lib. 2o, dist.
11a, dicit angelos videntes deum in cognicione et beatitudine proficere, dicens in
hec verba: “Illud vero quod alii superius dicunt probabilius videtur, quod angeli 220
usque ad iudicium in sciencia et aliis possunt proficere”. Et ita anima videns
deum potest ad aliud exaltari. Nec est hoc negandum cum omnis exaltacio sit de
minori secundum speciem ad maius secundum speciem, cum eciam sepe in
humanis exaltacionibus videamus tales, retentis maioribus dignitatibus, ad
minores compossibiles maioribus exaltari; unde et nonnumquam cardinalis ad 225
officium summi penitenciarii postea exaltabitur, cardinalatu retento. Sic anime

200 visio] dei added Ed   202 animarum] omitted Bz | dei est]  sit Bz   206 poterunt] possunt Bz
207 sive fruicio] omitted Az Vb; vel dileccio added Bz   213 revocantis] equivocantis Ed   216 quia]
omitted B    217 omnis] omitted Bz   218 eciam] enim A   219 cognicione] congregacionem Pa Ed
beatitudine] beatitudinem A   220 videtur] scilicet added S   221 possunt proficere] proficiant S
222 aliud] aliquid Bz   223 cum] olim Bz   224 videamus] videmus Ed | maioribus] minoribus Es Lb,
maioribus minoribus Ca | dignitatibus] dignioribus Pa   225 minores] maiores Es Lb | maioribus]
minoribus Es Lb | nonnumquam] numquam Az | cardinalis] cardinales Bz   226 penitenciarii]
pontificis Bz; penitenciarii added La | exaltabitur] exaltatur Vb, exaltantur Es

219 dicit] Petri Lombardi Sentenciae, vol. 1, pars 2 (Grottaferrata, 1971), p. 383.



29Capitulum 3

sancte videntes deum, retenta dei visione, ad aliquid aliud minus visione divina
poterunt exaltari, et eciam ad clariorem visionem dei.

Hiis visis, ad racionem istius est facile respondere. Cum enim primo dicit,
“Ultra visionem claram divine essencie non possunt exaltari”, patet ex predictis230
quod hec, in sensu quem habet iste de ipsa et ex quo sequitur conclusio quam
intendit, est erronea, quia ultra visionem claram non clarissimam divine essencie
est visio clarior, ad quam possunt anime exaltari, sicut ultra albedinem non
intensissimam est albedo intensior et ultra caritatem non perfectissimam est
caritas perfeccior.235

Cum secundo dicitur, “Ultra summum nichil alcius est”, dicendum est quod
hoc eciam potest habere multiplicem intellectum, quia aliquid dicitur summum
multipliciter. Aliquid enim est simpliciter summum, et sic solus deus est sim-
pliciter summus, et ideo nichil est eo alcius. Aliquid autem dicitur summum
secundum speciem, sicut inter omnes species coloris albedo potest dici summa,240
et inter omnia genera visionum visio intellectualis dicitur summa. Aliter potest
aliquid dici summum quadam aggregacione, quod scilicet omnia possibilia ad
perfeccionem aliquam spectancia comprehendit; secundum quem modum
beatitudo que est status omnium bonorum aggregacione perfectus potest dici
summa. Aliter dicitur aliquid summum in una specie; per quem modum intensa245
albedo potest dici summa, et visio anime Christi est summa inter omnes
[visiones, et caritas Christi est summa inter omnes] caritates creatas; sic eciam
inter reges unus potest dici summus et maximus.

Accipiendo igitur summum primo modo, sic summo nichil est alcius. Accip-
iendo summum secundo modo, sic summo nichil distinctum specie est alcius. In250
genere virtutum nulla virtus distincta a caritate est alcior caritate; una tamen
caritas est alcior alia. Sic in genere cognicionum dei nulla cognicio distincta a
visione clara est alcior visione clara; una tamen visio clara divine essencie est
alcior alia — visio enim qua videt deum anima Christi est clarior visione qua

231 hec] Ca La: omitted Lb Fi F, hoc W  | iste…et] omitted Bz   233 exaltari] possunt added Az
sicut] Fi: unde A   234 albedo] Fi: omitted W   236 dicitur] dicit Ed; quod added  Es  | alcius]
omitted Ed   237 eciam] iterum Es   238 sic…239 et] omitted Ed   239 ideo] eo Ed | eo] Es: omitted
W | Aliquid] aliud Ed   240 dici] esse Ed   242 dici] omitted Ly  | aggregacione] congregacione Bz
243 aliquam] alicuius B Ed    244 aggregacione] congregacione Bz   245 intensa] Bz Fi: intensissima
Ly, nichil Az Pz Vb Fr    246 omnes…247 omnes] Kilcullen: omnes W (Christ's soul and its
dispositions are created.)   247 creatas] Pb Vb La Lb Ax Fr: caritas W   249 nichil] distinctum added
Pa, distinctis added Pb Ca   250 sic summo] omitted Az; eciam added Es | alcius] nam added Ly
252 cognicio] congregacio Az    253 clara1] dei added B Ed | clara2] dei added Bz Ly

229 racionem] See above, lines 4 – 8   244 beatitudo…perfectus] Cf. Boethius, Philosophiae
consolatio III.2.3, CCSL, vol. 94, p. 38.



30 [De revocacione ficta]

angelus videt deum. Et ideo quamvis visio clara dei sit summa inter cogniciones 255

quibus deus cognoscitur, non est tamen inconveniens quod anime primo videant
deum minus clare et postea exaltentur ad clariorem visionem. Sic summo nichil
est inter illa que possunt eidem rei competere alcius, licet deus sit alcior tali
summo. Accipiendo autem summum ultimo modo, sic summo nichil est alcius
in illa specie. Unde intensissima nigredine nullus color niger est alcior; ipsa 260
tamen est aliquis alius color alcior. Sic igitur patet, quod summum multipliciter
accipi potest. Et ideo ista, “summo nichil est alcius”, habet varios sensus, quo-
rum aliquis est verus et alius falsus.

Cum vero accipit tercio quod “visio clara est summa exaltacio animarum”,
patet per predicta quod ista varios habet sensus falsos. Quia ista falsa est accipi- 265

endo summum tercio modo. Accipiendo eciam summum quarto modo falsa est:
quia visio clara quam nunc habent anime sancte non est summa exaltacio ani-
marum, pro eo quod non est clarissima visio quam habebunt; habiture enim sunt
post iudicium clariorem. Accipiendo autem summum primo modo, sic non est
ad propositum. Accipiendo autem summum secundo modo, sic sunt diverse 270
opiniones, sicut dictum est, quibusdam dicentibus quod clara visio est perfeccior
dileccione seu fruicione dei, et illi dicerent quod visio clara est summa exaltacio
animarum sic accipiendo summum, aliis dicentibus, quod dileccio seu fruicio est
perfeccior et alcior visione, et illi dicerent quod visio non est summa exaltacio
animarum, sed fruicio. 275

Cum vero quarto dicit quod “in die iudicii deus sanctos et illorum animas
exaltabit”, ista conceditur sub isto intellectu, quod anime sanctorum tunc habe-
bunt clariorem visionem dei, et eciam gaudium de resurreccione corporum
gloriosorum et de complecione civitatis celestis Ierusalem et aliis multis. Et ista
erit exaltacio animarum. Sanctos vero, id est personas integras, compositas ex 280
corpore et anima, exaltabit, quod tunc dabit eis beatitudinem perfectam, quam
ipsi prius non habuerunt: immo nec ipsi prius videbant deum, licet anime eorum,
et non ipsi, modo videant deum.

258 inter…competere] omitted Bz | competere] nichil est added Az Vb     259 ultimo] tercio A,
quarto Vb Lb   260 illa] tali Ed   261 alcior] omitted Bz | igitur] enim A    263 aliquis] unus Ed
alius] aliquis B   265 sensus] intellectus B   267 sancte] omitted Bz   270 summum] omitted Pa Ed
272 illi] omitted Bz   276 iudicii] cum added A    278 resurreccione] visione A   279 civitatis]
omitted Vb | celestis] omitted  A   281 tunc dabit] credibilium Vb   282 immo] est added Vb; eciam
added Es | videbant]  videbunt Vb Ed | eorum] sanctorum Ed

257 Sic] This sentence must be the conclusion of a treatment of the third way, the rest of which has
dropped out.



31Capitulum 3

Cum vero quinto infert, “Igitur usque tunc non vident facialiter deum”,
dicendum est quod male infert, si proposiciones precedentes sane intelligantur;285
si autem intelligantur sicut iste intelligit, secundum quod dictum est, sic ex
proposicionibus hereticalibus infert conclusionem hereticam. Intelligit enim
quod visio clara sic est summa exaltacio animarum quod anima videns deum
nichil potest ultra acquirere, nec aliquo modo proficere, nec aliquid non habitum
desiderare. Et iste sensus est erroneus, quia sequeretur quod anima Christi non290

vidisset deum ab instanti concepcionis Christi.

Cum autem sexto dicit, “Alias tunc non exaltarentur”, hoc non sequitur ex
precedentibus, sicut ostensum est, quia, sicut dictum est, quamvis anime sancto-
rum videant deum, tamen anime ad clariorem visionem poterunt exaltari, et ipsi
sancti, quando resurgent in corpore, ad visionem divine essencie et impassibili-295
tatem et alias dotes corporis et anime poterunt exaltari.

Cum vero conatur probare minorem, scilicet quod deus in die iudicii sanctos
et illorum animas exaltabit, per hoc quod “usque ad diem iudicii sunt sub altare,
et post diem iudicii videbunt deum facie ad faciem”, dicendum est quod iste
textum libri Apocalypsis male intelligit. Non enim ideo anime martyrum dicun-300
tur esse sub altare usque ad diem iudicii quia non vident deitatem Christi sed
tantum humanitatem, sicut ille textus false exponitur; sed ideo dicuntur sub
altare quia, absconse nobis et existentibus in inferno et in purgatorio (saltem
multis), ab omni malo protecte, clare deum vident et ipso fruuntur. Porro, quia
quantum ad hoc motivum in beato Bernardo nititur se fundare: verba eiusdem305

beati Bernardi non intelligit, quia non intendit nisi quod sancti secundum animas
collocantur sub Christo, et deum vident, donec ipsi sancti, integri et perfecti

284 Cum…deum] omitted Ed | facialiter] faciliter Vb   286 iste intelligit] isti intelligunt A
289 nichil] non Bz | ultra] omitted Ed; aliquid added Bz   291 Christi] sue Es   293 quamvis] prius
licet Es   297 Cum] tamen Az | vero] Es: si Pa, sic A Vb. See website, 2TextProblems.html#s62.
scilicet] si Vb, sic Es   299 videbunt…faciem] omitted B   300 textum…intelligit] textus...
intelligitur Az   301 esse] omitted A    302 sicut] sic Pa | textus] omitted B | exponitur] exponit Bz
ideo] omitted A   304 protecte] Scott: protectis A, protecti B   305 eiusdem] eius Es   306 Bernardi]
quia added B | intelligit…non2] omitted B

297 minorem] See above, line 9   298 usque…299 faciem] Not found in text above. See apparatus to
line 9.   300 Apocalypsis] 6:9, “vidi subtus altare animas interfectorum propter verbum Dei”. Not
quoted in text above.  See apparatus to line 9. | male intelligit] Cf. NM, p. 1078-9.   305 Bernardo]
There is no reference to Bernard in text above. See apparatus to line 9. For John’s use of Bernard,
see Dykmans, Sermons, pp. 93-6. Summary: “Animae ergo sanctae ante diem iudicii sunt sub altare,
id est, sub consolatione et protectione humanitatis Christi; sed post diem iudicii ipse elevabit eas, ut
videant ipsam divinitatem, et secundum hoc dicentur ascendere supra altare” (p. 96). On Bernard’s
views on the state of holy souls before the resurrection of the body see Bernard de Vregille,
“L’attente des saints d’apres saint Bernard”, Nouvelle revue théologique, 70 (1948), pp. 225-44.



32 [De revocacione ficta]

secundum corpus et animam, “procedant, completo numero fratrum, et
participent regnum” et cetera.

Sed forte diceret aliquis: si sancti tunc participant regnum, et regnum est 310
visio dei, igitur antea non habebunt visionem dei. Ad hoc dicendum est quod,
licet quandoque regnum vocetur clara visio dei, sicut eciam regnum dei non-
numquam vocatur ecclesia presens, tamen interdum regnum dei appellatur
beatitudo consummata comprehendens anime et corporis beatitudinem; et istud
regnum dei de communi lege sancti ante diem iudicii nequaquam percipient — 315
immo ipsi ex anima et corpore constituti non habebunt de communi lege prius
visionem dei, sed anime ipsorum tantummodo. Et de isto regno quod est gloria
anime et corporis loquitur ibi Bernardus.

Sed adhuc quereret aliquis, quomodo sancti erunt super altare post iudicium
secundum beatum Bernardum, cum numquam erunt super Christum? Ad hoc 320
potest responderi dupliciter, uno modo, quod in scriptura divina non legitur
quod anime sanctorum post iudicium erunt super altare, nec memini me legisse
quod hoc Bernardus dicat. Aliter potest dici quod ideo possunt dici anime super
altare post iudicium quia tunc non erunt quibuscumque electis abscondite. Nunc
autem dicuntur sub altare quia videntes deum quasi absconse consolantur et 325
gaudent in deo: gloria enim earum latet plures electos et eciam existentes in
inferno, et ideo possunt dici sub altare, quasi ibidem abscondite.

Cum autem ultimo allegat beatum Petrum dicentem, “Prout nos exaltet in
salutem paratam”, et cetera, dicendum est quod auctoritas Petri non facit pro
isto, quia beatus Petrus loquebatur hominibus integris ex anima et corpore 330
constitutis, et verum est, quod illi exaltabuntur ad visionem claram in die iudicii,
et non ante, de communi lege, quia, licet anime multorum antea clare videant

309 participent] Bz Ed: participant Az, percipiant S   310 diceret] dicet Vb | participant] A:
participent Vb, percipient Ess   311 antea] ante Bz | habebunt] habebant Bz   312 vocetur] vocatur
A | sicut] sic Az  | eciam] et Bz | dei2] omitted Bz   314 beatitudinem] glorificacionem Bz   315 dei]
omitted Es | percipient] participabunt Ed   317 quod…gloria] Fi: gloriam Az Vb, et gloria Ed, glorie
Es   318 Bernardus] omitted A   319 quereret] queret Vb | super] sub Es   320 cum] Ed Fi La Lb:
tamen W    323 ideo] omitted Bz   324 erunt] post iudicium added  A | quibuscumque] quibusdam
A | abscondite] Ly Es La Fi: absconditi W | Nunc] tunc Ly   326 earum] Vb Ly: eorum W | eciam]
plures Ed; plures added Az   327 quasi] quia A  | abscondite] Ly La: absconditi W   330 loquebatur]
loquitur B   332 non ante] nunc autem B

308 procedant…309 regnum] Bernard, Opera, ed. J. Leclercq and H. Rochais (Rome 1968), vol. 5,
p. 355. Bernard says that Christ descended into hell to free the saints of the Old Testament (as
medieval Christians believed), “iam tunc quidem sub altare dei collocavit, abscondens eos in
tabernaculo suo... donec veniat tempus quo procedant, completo numero fratrum, et percipiant
regnum quod eis paratum est ab origine mundi”.     328 dicentem] 1 Pet. 5:6 (“ut vos exaltet”), 1 Pet.
1.5 (“in salutem paratam”)



33Capitulum 4

deum, tamen homines compositi ex corpore et anima de communi lege antea
non videbunt deum. Et per istum modum omnes fere auctoritates quas pro heresi
supradicta in duobus maximis tractatibus et prolixis adducit solvuntur, quia335
loquuntur de electis compositis ex corpore et anima, qui de communi lege deum
ante diem iudicii non videbunt.

Capitulum 4

Sequitur tercia via super qua se fundavit. Est quia, prout dicit,

visio beata non stat cum doctrina, quia quicumque clare videt deum videt
et omnia, secundum Gregorium dicentem: “Quid est quod non videt, qui
videntem omnia videt?” Et per consequens secundum beatum Gregori-5
um, [qui vident facialiter deum non ignorant aliqua que hic apud viventes
fiunt, nec docentur de aliquo, nec revelatur eis aliquid quod prius non
viderint.] Sed secundum beatum Augustinum, De cura pro mortuis
agenda, anime sanctorum ea que fiunt hic apud viventes ex se non
cognoscunt, sed eis innotescunt aut per animas noviter decedencium seu10
moriencium aut per revelaciones angelorum qui curam habent de viven-
tibus aut per revelacionem immediate a deo. Cum igitur non videant
omnia, et per consequens non facialiter clare vident deum.

Hec racio eius tercia in una heresi manifesta est fundata, quod scilicet clara visio
dei sine omnisciencia esse non potest, vel saltem non est sine omnisciencia.15
Quia asserit manifeste quod videntes deum nulla ignorant; igitur omnia sciunt.
Sed hec heresis scripture divine aperte repugnat. Ait enim Apostolus ad Ephes-
ios 3o: “Michi autem omnium sanctorum minimo data est gracia hec: in gentibus
evangelizare investigabiles divicias Christi, et illuminare omnes que sit dispen-
sacio sacramenti absconditi a seculis in deo, qui omnia creavit, ut innotescat20
principibus et potestatibus in celestibus per ecclesiam multiformis sapiencia
dei”. Ex quibus verbis manifeste colligitur, quod angeli sancti ante incarna-
cionem et passionem Christi nonnulla secreta de incarnacione Christi ignora-

333 tamen] cum Vb | homines] perfecte added  B   334 fere] omitted Bz   4.2 Sequitur] omitted Ed
se] Pb Fi Ed: omitted W    5 videt] vident Vb | Et…Gregorium] B: omitted A | Gregorium…8
viderint] Kilcullen (see below, line 92 ff): Gregorium W. See website, 2TextProblems.html#s69.
8 Sed…Augustinum] A: omitted B   9 ea] omitted Az   12 immediate] immediatam Ed   13 non] nec
A Vb   18 autem] enim Ed; omitted S | minimo] minime Az   19 evangelizare] evangelizaret Pa Pb
Vb | investigabiles] ininvestigabiles Vulg St | dispensacio] Ed Es S: disputacio Pa Vb
21 principibus] W Vulg St: principatibus Vulg Ma   22 manifeste] ultimate A

335 tractatibus] On possibile identifications, see Dykmans, “Fragments”, p. 233    4.3 visio…13
deum] Cf. Dykmans, “Fragments”, pp. 243-4.   4 Gregorium] “Quid est quod ibi nesciant ubi
scientem omnia sciunt?”; Dialogorum IV c. 34, ed. A. de Vogüé,  Sources Chrétiennes No. 265
(Paris, 1980), p. 116     8 Augustinum] Cf. De cura pro mortuis agenda  xv.18, CSEL, vol. 41, pp.
650-1    17 Ephesios] 3:8-10



34 [De revocacione ficta]

bant. Angeli autem tunc viderunt deum. Igitur non omnes videntes deum omnia
sciunt; immo multa ignorant. 25

Quod vero secundum intencionem Apostoli, angeli sancti videntes deum
aliqua de incarnacionis mysterio ignorabant, glossa super verba premissa asserit
manifeste, dicens in persona beati Pauli et exponens verba eius prescripta: “Quia
datum est michi ‘evangelizare’, et ‘illuminare’. Et videte quantum hoc est, quia
per hoc aliquid accrevit angelis, qui multa secreta in hiis didicerunt. Et hoc est 30
quod ait ‘evangelizare’: dico ita ut ‘multiformis sapiencia dei’ de reparacione
hominum ‘innotescat per ecclesiam’, que dona dei recipit, id est per apostolos in
ecclesia predicantes ‘principibus et potestatibus’, id est diversis ordinibus
angelorum qui sunt ‘in celestibus’, id est in celo, ubi et nos erimus. Dicit
namque beatus Ieronimus angelicas dignitates supra memoratum mysterium 35
aliquid pure non intellexisse, donec impleta est passio Christi et apostolorum
predicacio per gentes dilatata. Unde in Isaia angeli admirantes dixerunt: ‘Quis
est iste qui venit de Edom?’ et in Psalmo: ‘Quis est iste rex glorie?’ Non solum
igitur patriarchis et prophetis sed eciam potestatibus celestibus multiformis
sapiencia dei per ecclesiam est revelata.” Et post: “Multiformis ergo dicitur dei 40
sapiencia quasi multiplex, multas species et formas habens, quam principes et
potestates per ecclesiam agnoverunt”. Ex hiis colligitur evidenter quod angelis
videntibus deum aliquid accrevit per ecclesiam, et quod aliquid didicerunt per
apostolos predicantes, et mysterium redempcionis humane, quod ante
redempcionem et passionem et predicacionem apostolorum non intellexerunt ad 45
purum seu plenum, et quod multiformis sapiencia est per ecclesiam angelis
deum videntibus revelata, et quod angeli multiplicem sapienciam non
cognoverunt. Ex quibus omnibus patenter concluditur quod visio beata stat cum
doctrina, et quod non omnes qui clare vident deum vident omnia, et quod aliqui
qui facialiter vident deum ignorant aliqua, atque aliqua eis docentur, et quod eis 50

24 deum2] omitted Az   26 sancti] omitted Bz   29 videte] S: videre W | quantum] quid Es Ed
30 accrevit angelis] accipient Ed | hiis] hoc Ed | est] S: omitted W    31 dei] A Esm S: omitted B
32 recipit] recepit Es   33 est] pro added Ed   35 angelicas] auctoritas Ca    36 aliquid] omitted Bz
pure] ad purum S | impleta est] completa S   37 dilatata] Es S: dilata A Vb   39 igitur] omitted Es
eciam potestatibus] principatibus et potestatibus in S   40 dei1] Esb Ed S: omitted W | dicitur] A S:
dicit B   41 quasi multiplex] S: quia multipliciter W | quam] omitted Bz Pz; quas Ly    42 hiis]
omnibus added Ed   43 accrevit] actualiter B   44 quod] omitted B   47 multiplicem] multitudinem
Pa Ed | sapienciam] sapiencie A | non] omitted B   48 quibus] hiis verbis Bz | beata]  bene Az
49 omnes…vident2] omnis... videt... videt  B | vident2] videant Az   50 facialiter] faciliter Vb
ignorant] nesciunt Es | atque] et que Vb | aliqua eis] omitted Vb

27 glossa] Collectanea, vol. 192, col. 189   35 Ieronimus] In epistolam b. Pauli ad Ephesios, PL,
vol. 26 col. 483C.   37 Isaia] 63:1   38 Psalmo] 23(24):10



35Capitulum 4

aliquid revelatur, et quod non sequitur, igitur non vident facialiter clare deum,
que omnia iste negat aperte in verbis premissis.

Sed diceret aliquis quod premissis Augustinus obviare videtur, qui super
Genesim ait, loquens de angelis, “Non eis latuit mysterium regni celorum, quod
opportuno tempore revelatum est pro salute nostra, quo, ex hac peregrinacione55
liberati, eorum cetui coniungamur”. Sed ad hoc respondet glossa, ubi prius, et
Magister Sentenciarum, lib. 2o, dist. 11a, ad eandem obieccionem respondet
eodem modo sicut glossa. Dicit enim glossa, “Ne videantur sibi contradicere in
predictis sentenciis sacre pagine doctores”, scilicet Ieronimus et Augustinus, “ita
potest declarari quod factum est, ut illis qui maioris dignitatis sunt, et per60
quorum ministerium illa nunciata sunt, cognita fuerint ex parte utpote
familiaribus nunciis; illis vero qui minoris dignitatis sunt incognita essent”. Ex
quibus verbis liquet aperte quod, licet aliqui angeli secreta ante incarnacionem
eandem cognoverunt, quidam tamen angeli videntes deum minoris dignitatis illa
minime cognoverunt, et ita non omnes videntes deum omnia vident.65

Item, quod non omnes deum videntes omnia sciunt, sed ignorant aliqua, ipse
Salvator testari videtur, dicens Matthei 24o, “De die autem illa et hora nemo
novit, neque angeli celorum”. Ideo poterunt videre deum licet non omnia sciunt.

Amplius, apostolus Paulus in raptu vidit divinam essenciam, sicut ostensum
est supra; et tamen Paulus non omnia novit, et ita non omnis videns deum scit70
omnia.

Rursus, de Christo singulariter dicit Apostolus, ad Collosenses 2o, “In quo
sunt omnes thesauri sapiencie et sciencie absconditi”. Igitur istud nulli alii
videnti deum debet attribui. Hoc enim est privilegium singulare anime Christi,
quod ipsa sola inter spiritus videntes deum habet prescienciam. Quod ex verbis75

evangeliste Iohannis 3o posse probari videtur. Soli enim Christo datus est

51 aliquid revelatur] aliqua revelantur Es   53 diceret] dicet Vb Ed  | quod] omitted Ed | qui] omitted
Az Vb   54 Non eis] nec illud eos S  | latuit] omne added Es   56 cetui] cetu Ed   58 enim] ergo Vb
sibi] omitted Es   59 sentenciis] Az Vb: omitted S   60 declarari] determinari | factum] dictum S | est]
et added A Vb   61 ministerium] Pa Vb S: mysterium A, ministeria Es, mysteria Fi Ax La  | fuerint]
Vb S: fuerunt A Es, fuerant Fi Ax La | ex parte] experta Ed   62 familiaribus] et added B   63 liquet]
constat B | aliqui] omitted Ly   64 cognoverunt] cognoverint B   66 quod] omitted B | deum] Ax Fr
La Lb: omitted W | sciunt] sciant Pa Lb Fi Ed | aliqua] quod added Bz   68 novit] scit S | Ideo] et ita
angeli celorum Bz | sciunt] sciant Ed, scient Bz   69 vidit] viderat Ly   70 Paulus] nunc added B
72 singulariter] singulare A   76 evangeliste] evangelicis Ed Bz

53 super Genesim] CSEL, vol. 28, ed. J. Zycha, p. 162   57 dist 11a] PL, vol. 192, col. 674
58 glossa2] Collectanea, vol. 192, col. 190   67 Matthei] 24:36   72 Collosenses] 2:3   76 Iohannis]
3:34



36 [De revocacione ficta]

spiritus “non ad mensuram”, igitur solus Christus habuit omnem scienciam, et
ita videns deum poterit ignorare.

Hiis visis, discurrendo facile est racionem predictam refellere. Cum enim
primo dicit quod “visio beata non stat cum doctrina”, dicendum est quod hec est 80
erronea, sicut dictum est prius. Cum vero secundo dicit probans per hoc mi-
norem, “Quia quicumque clare videt deum videt omnia, secundum Gregorium
dicentem: ‘Quid est quod non videt, qui videntem omnia videt?’”, dicendum est
secundum quod dicit Magister Sentenciarum, lib. 2o, dist. 11a, dicens in hec
verba: “Gregorius quoque hoc dicit, loquens de angelis, ‘Quid est quod ibi 85
nesciant, ubi scientem omnia sciunt?’ Videtur dicere quod omnia sciant angeli et
nichil sit quod nesciant. Sed accipiendum est hoc de hiis quorum cognicio
beatum facit cognitorem, ut sunt ea que ad mysterium trinitatis et unitatis perti-
nent”. Hec sunt verba Magistri Sentenciarum, tenentis quod angeli videntes
deum non omnia sciunt, et quod Gregorius non loquitur de cognicione creatu- 90
rarum sed de hiis que spectant ad mysterium trinitatis et unitatis divine.

Cum vero tercio infert dicens: “Et per consequens secundum beatum Grego-
rium, qui vident facialiter deum non ignorant aliqua que hic apud viventes fiunt,
nec docentur de aliquo, nec revelatur eis aliquid quod prius non viderint”,
dicendum est quod ex verbis Gregorii male intellectis (ut ostensum est per 95
Magistrum Sentenciarum) infert tres conclusiones erroneas. Prima est quod qui
facialiter vident deum non ignorant aliqua, secunda est quod non docentur ab
aliquo, tercia est quod non revelatur eis aliquid quod prius non viderint: quas
esse erroneas superius per Apostolum Paulum et glossam est probatum.

Auctoritas Augustini quam adducit secundum bonum intellectum est conce- 100
denda, quia sive dictum Augustini intelligatur de mortuis videntibus deum sive

77 non] A S: omitted B | Christus] deus Az   78 ita] quis added Bz | deum] omitted Es | ignorare] et
cetera added Az   79 Hiis visis] All witnesses except Ly at this point use a chapter treatment (Pz
does not give a separate chapter number). A new chapter here seems inappropriate. | discurrendo]
distinguendo Bz Ed | refellere] repellere Bz   80 cum] beata added Es   81 dictum…prius] prior est
Bz | probans] probando A | per hoc] omitted B | minorem] Ly: priorem B; omitted Az
84 secundum…dicit] A: adducit probacionem Vb; quod hoc adducit Bz   85 quoque…angelis] A; in
libro Dialogorum ait S; quocumque hoc dicit locorum ait Bz | ibi] illi Es   91 divine] hec ille Bz
93 ignorant] ignorat Az Vb    94 viderint] Pa Ca: viderunt Ed, videret Vb, viderent Bz   98 viderint]
Pb Ca Ed: vident Pa, videret Vb   101 dictum] omitted B | Augustini] augustinus B | intelligatur]
intelligat Bz, intelligitur Ly

82 videt omnia] Cf. Ockham, Quodlibet IV.5, Opera theologica IX (St Bonaventure, 1980), p.
319-22   84 dist 11a] Petri Lombardi Sentenciae, vol. 1, pars 2 (Grottaferrata, 1971), p. 383.
85 dicit] Dialogorum IV c. 34, ed. A. de Vogüé,  Sources Chrétiennes No. 265 (Paris, 1980), p. 116



37Capitulum 5

de aliis, concedendum est quod non omnia sciunt omnes mortui que hic aguntur,
quia, sicut ostensum est, eciam videntes deum non omnia vident.

Et ideo cum ultimo concludit dicens: “Cum igitur non videant omnia, et per
consequens non facialiter clare vident deum”, dicendum est quod non sequitur,105
sicut nec sequitur, angeli boni non viderunt omnia ante incarnacionem, igitur
non viderunt clare deum.

Capitulum 5

Sequitur in protestacione frivola memorata: consequenter dicit quod

ad videndam et investigandam veritatem istius conclusionis debetis
attendere tria: primum est cui merces clare visionis dei promittitur,
secundum est tempus pro quo merces promittitur, tercium est ad quid5
futurum iudicium generale ordinatur.

Hiis premissis, in quibus tres ultimas vias [posuit] super quibus se fundat, statim
subiunxit de eo cui promittitur, in quo consistit prima via sue probacionis, sic:

Si attendamus cui illa merces in sacra scriptura promittitur, certum est
quod toti supposito. Probatur primo, quia Iacobus ait, “Beatus vir qui10
suffert temptacionem”, et cetera, et certum est quod anima non est vir.
Secundo ad idem, quia Christus dicit, “Omnis qui reliquerit . . . patrem”,
et cetera, “vitam eternam habebit”, et cetera, et certum est quod illi
quibus loquebatur erant supposita et non anime separate. Ad idem est
quod Christus dicit, “Vos qui reliquistis omnia”, et cetera, et certum est15
quod illi quibus dixit hoc erant beatus Petrus et aliorum supposita, et non
eorum anime separate. Item merces illa reddetur pro operibus miseri-
cordie; unde Christus dicet in iudicio, “Esurivi”, et cetera: sed certum est
quod suppositum, et non anima separata, dedit eleemosynam; igitur
supposito et non anime separate reddetur merces.20

Post tres raciones predictas ponit alias tres sumptas ex tribus notabilibus que
dicit esse attendenda. Prima autem racio eius que hic ponitur est hec. Visio beata

102 sciunt] non added Vb, non enim added Es | mortui] sciunt added Es   104 et] Pa Ed (cf. line 13):
omitted W   105 non1] nec B   106 nec] non Bz  | ante] puta Ed    5.2 consequenter] quia Ed
3 conclusionis] quescionis B | debetis] debet Ed   4 dei] omitted  Ed   5 tempus…tercium] omitted B
7 vias posuit] Kilcullen: vias W | super…fundat] fundat Ly   9 scriptura] pagina Ed   10 Probatur]
omitted B  | ait] omitted B   12 reliquerit] Vulg Ma W: reliquit Ed   13 habebit] possidebit S
et2…et3] Az Lb: et cetera omitted B   14 supposita] sive composita added NM | est] omitted B
16 quibus…hoc] Bz: qui erant hic A; omitted NM | aliorum] alia Ed   20 merces] omitted Az Vb
21 Post] propter Es   22 beata] creata Bz

5.3 ad…6 ordinatur] Not in NM or CI   9 Si…20 reddetur] Cf. NM, p. 1030, Dykmans, Sermons,
pp. 103-4.   10 Iacobus] 1:12   12 dicit] Mat. 19:29   15 dicit] Mat. 19:27-8: “Ecce nos reliquimus
omnia... vos qui secuti estis me”    18 dicet] Mat. 25:34



38 [De revocacione ficta]

est reddenda toti supposito, et non anime separate; igitur anime sanctorum in
celo non vident deum. Ista racio est quasi principalius motivum ipsius pro heresi
supradicta. Propter quod ipsam sepe replicat, et reputat ipsam irrefragabilem. 25
Ponit enim ipsam in sermone qui incipit, Gaudete in Domino et cetera, et in
tractatu suo qui incipit, Queritur utrum anime sanctorum et cetera. Antecedens
ipse probat sic: visio illa, que est merces, reddetur illi cui promittitur; sed mer-
ces promittitur supposito et non anime separate; igitur et cetera. Minor probatur
tribus auctoritatibus et una racione. 30

Sed ista racio fundamento hereticali innititur, quod scilicet merces non nisi
supposito et non anime promittitur. Ad cuius evidenciam est primo veritas
elucidanda; secundo veritas fundamento hereticali prefato contraria est proban-
da; tercio discurrendo per auctoritates quas adducit sunt illa que apparent in
contrarium repellenda. 35

Circa primum est sciendum quod ista est catholica veritas, quod merces que
includit gloriam anime et corporis soli supposito seu homini integro ex corpore
et anima constituto promittitur, et illa de communi lege non dabitur ante diem
iudicii generalis. Merces autem que non includit gloriam anime et corporis sed
solum gloriam anime, scilicet visionem dei et fruicionem, promittitur anime 40
antequam corpus resumpserit, et ideo ista merces dabitur et datur multis ani-
mabus a corpore separatis. (Est tamen advertendum, quod gloria anime datur et
dabitur multis animabus ante iudicium respectu quarum non dicitur proprie
merces, quia non dicitur merces propter meritum illarum; sed potest dici merces
earum quia propter meritum Christi promittitur.) 45

Secundum est quod visio divine essencie animabus ante universale iudicium
est promissa. Primum sic ostenditur: animabus decedencium nichil purgandum
habentibus requies promittitur. Hanc non oportet probare, quia nota est, et
inventor heresis memorate ipsam non negaret, cum concedat expresse in multis
locis animas separatas esse in quiete. Sed ista requies est quedam merces, que 50

25 reputat] referat Vb, refert Bz | irrefragabilem] reputans added B   26 Ponit] ponens A, potens Vb
Lb, reputans et ponit Bz   27 suo] omitted Ed | Queritur] Fi: quere Es Ed, quare Pa Vb   31 racio]
omitted Ed  | non] omitted Vb Es    32 supposito] Ca Ly: composito Esm; omitted W | et non] Esm
Ly: omitted W | non] separate added Esm   33 elucidanda] ennaranda Vb, evangelii Es | veritas]
heresis Ed   35 repellenda] refellenda B   41 et datur] omitted Bz Ed   43 animabus] a corpore
separatis added Es | proprie] proprissime Vb   45 quia] Bz: omitted W | Christi] quod added Ed
48 probare] negare Bz   49 negaret] negat Ed | expresse] omitted Bz

26 sermone] Dykmans, Sermons, p. 100ff.   27 tractatu] Not extant. See Dykmans, “Fragments”, p.
234 -8



39Capitulum 5

datur multis animabus propter meritum earum; igitur animabus aliqua merces
promittitur.

Iterum, esse in celo, videre et gaudere de humanitate Christi est merces. Ista
enim dabuntur omnibus electis propter meritum Christi et aliquibus propter
meritum proprium simul et meritum Christi. Sed ista animabus sanctis promit-55
tuntur; igitur animabus separatis aliqua merces promittitur. Quod vero visio dei
aliquibus animabus promittitur, salvator noster Iohannis 17o innuit manifeste,
dicens: “Pater, quos dedisti michi volo ut ubi sum ego et sint illi mecum, ut
videant claritatem meam quam dedisti”, et cetera. Ex quibus verbis innuitur
quod Christus predicando promisit quod omnes qui erunt in celo cum Christo60
videbunt claritatem deitatis eius. Sed anime separate sunt et erunt cum Christo
in celo; ergo vident et videbunt claritatem deitatis Christi, et ita illis visio dei
promittitur.

Sed forte diceret aliquis quod Christus loquitur de claritate sua secundum
humanitatem, quam vident anime separate in celo. Sed hec evasio nulla est, quia65
Christus loquitur ibi de claritate quam habuit antequam mundus esset, ipso
ibidem dicente ad patrem, “Clarifica me tu, Pater, apud temetipsum claritate
quam habui priusquam mundus esset apud te”. Illa autem claritas quam habuit
Christus antequam mundus esset est claritas deitatis. Igitur qui sunt in celo cum
Christo vident claritatem deitatis eius.70

Hec de ista materia ad presens sufficiant, quoniam non est intencionis mee in
hoc opere principalem heresim per exquisita media reprobare, sed motiva hic
adducta repellere.

Et ideo tercio per illa que adducit discurram. Cum itaque dicit, “Si atten-
damus cui merces illa in sacra scriptura promittitur, certum est quod toti75

supposito”, verum est quod aliqua merces promittitur toti supposito, quia illa
que gloriam anime et corporis comprehendit. Aliqua autem promittitur in
communi supposito et anime separate, et ille sunt multe: esse enim in celo cum
Christo, similiter videre et gaudere de humanitate Christi, est merces quedam,
que tamen promittitur et toti supposito et anime separate. Consorcium dei et80
angelorum est quedam merces que toti supposito et anime separate promittitur,

55 promittuntur] promittitur B    56 igitur…promittitur] omitted Bz   59 innuitur] colligitur Ed
60 in…62 ergo] ibi Ed   64 secundum humanitatem] scilicet humanitate Az   65 Sed] omitted Bz
66 ibi] omitted A   67 tu] omitted Bz   68 habui] habuisti Pa, habuit Ly   71 quoniam] quare B
72 reprobare] improbare Ed   73 repellere] refellere B   75 scriptura] pagina B   79 de humanitate]
humanitatem A   80 dei et] eciam B   81 promittitur…82 separate] omitted Bz

57 Iohannis] 17:24   67 ibidem] Jn. 17:5



40 [De revocacione ficta]

quia, teste Ambrosio, “Anime separate ad gaudium transeunt angelorum”; eciam
supposita post iudicium ad angelorum consorcium perducentur. Sic eciam visio
dei est merces, et tamen promittitur et toti supposito et anime separate purgate.
Et ideo licet mille millia auctoritates adducerentur ad probandum quod merces 85
que est visio promittitur toti supposito, eadem facilitate diceretur quod non
posset per eas probare quod merces que est visio non promittitur animabus
purgatis. Immo habitacio celestis et promittitur toti supposito et promittitur
anime separate, sicut est de visione, que promittitur toti supposito et anime
separate. 90

Cum igitur dicit beatus Iacobus, “Beatus vir qui suffert temptacionem” et
cetera, concedendum est quod hic promittitur corona vite toti supposito. Sed ista
promissio est pure affirmativa, ideo ex ipsa non sequitur negativa ista, scilicet,
corona vite non promittitur anime separate. Esto eciam quod in hiis verbis non
promitteretur corona vite anime separate, ex hoc non posset inferri, nisi sophis- 95
tice, quod alibi non promittitur corona vite anime separate: sepe enim in scrip-
tura sacra aliquid quod in uno loco non promittitur in alio loco promittitur.
Verumptamen potest dici quod in hiis verbis promittitur corona vite et toti
supposito et anime separate. Ex hoc enim quod promittitur toti supposito post
iudicium, promittitur et anime postquam fuerit totaliter expurgata. 100

Cum vero dicit, “Certum est quod anima non est vir”, ista est cavillosa et
puerilis deduccio. Si enim vult omnino probare quod anime separate non
promittitur corona vite quia anima non est vir, probabitur similiter quod nulli
mulieri promittitur corona vite, quia certum est quod nulla mulier est vir.
Promittitur autem in auctoritate beati Iacobi corona vite et viris et mulieribus, 105
quia per nomen viri subintellexit et mulieres, quia in multis quod dicitur de viris
intelligendum est eciam de mulieribus. Sic eciam, quamvis beatus Iacobus non
exprimat nomen anime, tamen intelligendum est quod ex hoc ipso, quod corona
vite promittitur viris, intelligitur eciam promissa animabus purgatis.

Cum autem dicit quod “Christus dicit, ‘Omnis qui reliquerit patrem’, et 110
cetera, ‘vitam eternam habebit’, et cetera, certum est quod illi quibus loquebatur

85 auctoritates] auctoritatum Ly | adducerentur] adduceret A   87 quod] et B   89 sicut…90 separate]
omitted Ed | que] quod Az   91 vir] omitted Es   93 promissio] proposicio Ed | pure] tota Ed; omitted
Bz   97 aliquid] aliquod Az   99 separate] et added B    100 anime] separate added Bz | totaliter]
corporaliter A   102 omnino] tantummodo Bz | probare] probaret Ed   103 similiter] Es: sibi A Vb
106 per] ponendo/ posito B | subintellexit] subintelligit Es | mulieres] mulieris A   107 eciam1]
omitted B   109 vite] omitted Bz | animabus] sanctis added Ed    110 reliquerit] Az S: reliquit Ed
111 habebit] possidebit S

82 Ambrosio] not found   91 Iacobus] 1:12



41Capitulum 5

erant supposita et non anime separate”, totum hoc est concedendum. Sed ex hoc
non sequitur quod anime non promittitur visio dei, quia ex affirmativa tali non
sequitur negativa. Christus enim loquebatur suppositis et aliqua dixit illis non
tantum pro suppositis sed eciam pro animabus suis. Ideo cum dixit hoc eciam,115
“Vitam eternam habebit”, hoc non tantum dixit pro suppositis sed eciam pro
animabus postquam fuerint expurgate.

Cum autem dicit, “Ad idem, quod Christus ait, ‘Vos qui reliquistis omnia’, et
cetera, et certum est quod illi quibus loquebatur erant Petrus et aliorum supposi-
ta et non eorum anime separate”, dicendum est quod ista verba possunt intelligi120
de suppositis tantum, quia supposita et non anime separate sedebunt super
sedem iudicantes duodecim tribus Israel. Sed non sequitur: iste honor promitti-
tur suppositis et non animabus separatis, igitur et visio clara.

Cum vero ultimo dicit quod “merces illa reddetur pro operibus misericordie;
unde Christus dicet in iudicio, ‘Esurivi’, et cetera: sed certum est quod supposi-125
tum, et non anima separata, dedit eleemosynam, igitur supposito et non anime
separate reddetur”, dicendum est quod merces illa multis reddetur non pro
operibus misericordie (multi enim salvabuntur qui nullum opus omnino miseri-
cordie fecerunt), et licet illa merces sit multis reddenda pro operibus miseri-
cordie, non tamen reddetur pro operibus misericordie illis suppositis tantum-130
modo (scilicet que supposita fecerunt opera misericordie), sed eciam pro
operibus misericordie reddetur animabus illorum ante diem iudicii generalis.
Patet igitur quod racio ista et alie allegaciones prescripte non plus concludunt de
visione dei quam de habitacione celesti, quia ita promittitur habitacio celestis
toti supposito sicut visio dei.135

Item, si racio illa concluderet heresim memoratam, sequeretur per eandem
racionem quod ante iudicium nulla anima separata salvabitur et nulla anima
separata dampnabitur. Nam sicut toti supposito clara visio dei promittitur, et toti
supposito Christus dampnacionem, si non crediderit, comminatur, dicens, ut
legitur Marci ultimo, “Qui crediderit et baptizatus fuerit, salvus erit; qui vero140
non crediderit, condempnabitur”; in quibus verbis constat aperte quod Christus
loquitur de suppositis, quia totus homo credit et baptizatur. Si igitur propter hoc

115 tantum] La Ax Fi Ed: tamen W | suis…117 animabus] omitted Bz   116 suppositis] Ed:
supposito Az Vb   119 quibus loquebatur] Bz Lbb Fr: qui Az Vb | aliorum] alia Ed   122 sequitur]
quod added Ed   123 et1]  igitur Az | separatis] humanis Bz | igitur…clara] Bz: omitted A Vb
125 suppositum] suppositis est Az   127 non] omitted B   131 scilicet…supposita]  qui B
137 salvabitur…138 separata] omitted Bz   138 dampnabitur] damnaretur Bz   141 constat] patet Es
Christus] aperte added Ed

140 Marci] 16:16



42 [De revocacione ficta]

quod visio clara dei toti supposito promittitur sequeretur quod anime separate
non videbunt deum, eadem racione, eo quod salvacio promittitur toti supposito
et per hoc quod Christus comminatur dampnacionem toti supposito, contingeret 145
inferre quod anime separate ante diem iudicii nec erunt salve nec dampnate:
quod catholicus nullus ignorat esse hereticum.

Capitulum 6

Sequitur: Alia via de tempore pro quo merces predicta promittitur, dicit quod

si attendatur sacra scriptura, invenitur solum post iudicium: primo, quia
post iudicium dicetur, “Venite benedicti patris mei, percipite regnum”, et
illud, “Cum sederit filius hominis in sede maiestatis sue, sedebitis et 5
vos”, et cetera, et hoc, “Gaudete, quia merces vestra multa est in celo”.

Hic ponit secundam racionem ex tempore quo reddetur merces, et potest sic
formari: merces predicta, scilicet visio dei, reddetur solum post diem iudicii,
igitur anime sancte ante diem iudicii non videbunt deum. Consequencia videtur
manifesta, antecedens probatur per illud Matthei 25o, “Venite benedicti patris 10
mei, percipite regnum”, et cetera.

Sed hec racio accipit heresim quam probare deberet, quia accipit quod
merces, que est visio, non promittitur nisi pro tempore post iudicium, quod
deberet probare. Et ideo non restat hic nisi respondere ad probacionem suam,
que per precedencia est exclusa. Quia, sicut dictum est, visio dei promittitur toti 15
supposito, et illa promissio, [ut] de communi lege est facta, non implebitur ante
iudicium. Promittitur eciam anime nichil purgandum habenti, et illa promissio
fit pro tempore eciam ante iudicium generale. Promissio autem, vel eciam verius
promissionis implecio, de qua fit mencio Matthei 25o est illa que fit toti sup-
posito, et ideo illa nequaquam implebitur ante iudicium generale. Cum hoc 20
tamen stat quod promissio que fit anime nichil purgandum habenti ante dictum
iudicium impleatur. Et ita patet quod ex illa auctoritate, “Venite benedicti patris

143 supposito] composito Bz   144 videbunt] Pa Ca: vident B, viderent Ed | eo] per hoc B | eo…145
et] omitted Ly    146 inferre] inferri Ed   6.2 Sequitur] quod added Az, nunc added Ly | promittitur]
predicta added Es; ubi added Ly   3 invenitur] quod merces predicta promittur added NM
4 percipite] possidete S   6 et2] omitted Az B | hoc] hic Es | quia] ecce enim S | multa] copiosa Bz
(cf. Matthew 5:12) | celo] celis Bz (cf. Matthew 5:12)   7 secundam] terciam A (cf. 5.5)  | reddetur]
redditur Az   9 igitur] sequitur quod added Bz | ante…iudicii] omitted Bz | Consequencia…10
manifesta] facialiter/faciliter ante illum diem Bz   11 percipite] possidete S   15 per precedencia]
propter sepe dicta A   16 ut] Kilcullen: que Fi Ed; omitted W   17 anime] visio added A
18 Promissio…20 generale] omitted Ed | autem] omitted Az   19 que fit] omitted Pa Ca | toti]
composito added Bz   22 impleatur] implebitur Bz

6.3 si…6 celo] Cf. NM, p. 1030    4 dicetur] Mat. 25:34   5 illud] Mat. 19:28   6 hoc] Lk. 6:23; cf.
Mat. 5:12   7 secundam] Cf. 5.5   10 Matthei] 25:34   15 dictum] See 3.316, 3.331, 5.36.



43Capitulum 6

mei”, et cetera, non potest inferri quod anime sancte antea non videbunt deum,
sed potest inferri quod homines integri ex corpore et anima de communi lege
antea non videbunt deum.25

Sed si queratur, Ubi promittitur dicta merces anime nichil purgandum haben-
ti?, dicendum est quod Christus, ut legitur Luce 23o, illam mercedem promisit
omni anime purgate cum dixit latroni, “Hodie mecum eris in paradiso”. Hoc
enim non dixit latroni pro supposito sed pro anima eius, et non solum pro anima
eius sed pro omni anima purgata. Omnis igitur anima purgata vadit ad para-30
disum. Per paradisum autem de quo ibi fit mencio intelligitur beatitudo regni
celestis, que non est sine visione. Et quod de tali visione intellexerit Christus ex
serie evangelici textus ostenditur. Nam dicente latrone ad Iesum, “Domine,
memento mei, cum veneris in regnum tuum”, Iesus respondit dicens, “Amen
dico tibi, hodie mecum eris in paradiso”. Ex quibus datur intelligi quod idem35

intelligebat Christus per paradisum quod intelligebat latro per regnum Christi;
sed latro per regnum Christi intelligebat gloriam Christi, que non est sine visi-
one clara dei. Igitur Christus per paradisum intellexit visionem dei, ut iste sit
sensus: “Hodie mecum eris in paradiso”, id est, “Sicut ego video et videbo
deitatem, ita tu hodie mecum videbis clare deitatem eandem”.40

Ex hiis aliisque quampluribus, que brevitatis causa omittuntur, patenter
habetur quod falsum asserit cum dicit quod in scriptura sacra invenitur quod
visio dei promittitur solum pro tempore post iudicium. Quia promittitur ani-
mabus purgatis pro tempore ante iudicium ibi (sicut dictum est), “Hodie mecum
eris in paradiso”, et Iohannis 17o, cum Christus dixit, “Volo ut ubi sum ego, et45

illi sint mecum, ut videant claritatem meam”, et 1a ad Corinthios 13o, cum dicit
Apostolus, “Videmus nunc per speculum in enigmate, tunc autem” (scilicet
quando “prophecie evacuabuntur”) “facie ad faciem”; prophecie autem de
quibus loquitur Apostolus non sunt in celo, igitur anime que sunt in celo vident
facie ad faciem. Quod eciam dicta visio iam sit data asserit manifeste scriptura50
divina. Quia Apocalypsis 6o dicit beatus Iohannes, “Date sunt illis”, sanctis,
secundum animam, “singule stole albe”, que sunt singule visiones dei.

24 potest] poterit Es   27 illam] omitted A     30 omni] omitted A | Omnis…purgata2] que Ly   31 ibi]
omitted  A   32 visione2] omitted Ed   34 cum] S: dum W | in] ad Az | Iesus] Az: omitted Ed B; ita
added B   35 quibus] verbis added Ed   43 solum] animabus purgatis added Es | Quia…44 iudicium]
omitted Bz   45 cum] ubi Ed   47 scilicet] omitted Ed   52 singule2] omitted Ed

27 Luce] 23:43   33 dicente] Lk. 23:42   45 Iohannis] 17:24   46 Corinthios] 1 Cor. 13:12
48 prophecie evacuabuntur] ibid. 13:8   51 Apocalypsis] 6:11



44 [De revocacione ficta]

Cum vero dicit, “Post iudicium dicetur, ‘Venite benedicti patris mei,
percipite regnum’”, et cetera, verum est quod tunc dicetur suppositis integris. Et
ideo istud ante iudicium non implebitur, quia supposita integra de communi lege 55
antea non percipient regnum dei. Cum hoc tamen stat quod anime multorum
antea videbunt deum.

Cum autem allegat illud Christi, “Cum sederit filius hominis in sede maiesta-
tis sue, sedebitis et vos” et cetera, dicendum est quod istud non implebitur ante
iudicium generale. Cum hoc tamen stat quod anime apostolorum nunc videant 60
deum. Multa enim et diversa sunt promissa apostolis, quorum aliqua sunt modo
impleta, aliqua vero implebuntur in die iudicii sed post diem iudicii cessabunt
(sicuti “Sedebitis super sedes duodecim iudicantes duodecim tribus Israel”, nam
post diem iudicii minime iudicabunt); aliqua vero implebuntur in die iudicii et
sine fine manebunt, sicut quod erunt in anima et corpore gloriosi. Si igitur hoc, 65
quod in die iudicii sedebunt apostoli super sedes duodecim iudicantes, et cetera
[text missing], quod constat esse heresim manifestam.

Cum vero ultimo dicit hoc, “Gaudete, quia merces vestra multa est in celo”,
hoc non est ad propositum. Quia constat secundum istum quod merces ani-
marum multa est in celo, quia secundum eum vident et gaudent de humanitate 70
Christi; hoc autem gaudium est secundum istum multum. Manifestum est igitur
quod non tantum merces suppositorum post iudicium erit multa in celo, sed
eciam merces animarum nunc in celo est multa. Et ideo per verba predicta
probari nullo modo potest quod anime sancte nunc non vident deum, sicut per
ipsa probari non potest quod nunc non vident humanitatem Christi. 75

Capitulum 7

Sequitur:

Si eciam attendatur tercium, scilicet ad quid generale iudicium dei
ordinatur, videtur quod frustra fiat iudicium si merces illa ante iudicium
animabus reddatur. 5

Hic ponitur ultima racio eius pro heresi memorata, que ex hiis que dicta sunt
contra priores convincitur manifeste. Per ipsam enim probaretur quod anime

53 Cum] quando Ed   54 percipite] possidete S   58 illud] dictum added Bz | hominis] omitted Az Vb
64 diem iudicii] iudicium Bz   65 Si…67 constat] Igitur per hoc quod in die iudicii sedebunt apostoli
super sedem iudicantes et cetera  non poterit probari quod ante diem iudicii anime eorum non
videant essenciam divinam cum constet ipsum Ly   66 sedes] sedem A   71 hoc…gaudium] gaudium
enim Ed | gaudium] eciam added B | Manifestum] omitted B   72 multa] Lb: multum B, omitted A
75 nunc non] nunc A Vb, non Bz

63 Sedebitis…Israel] Mat. 19:28   7.3 Si…5 reddatur] Cf. NM, p. 1030 | tercium] Cf. 5.5



45Capitulum 8

sanctorum nec sunt in celo nec aliquod gaudium habent, quia secundum illam
racionem frustra fieret iudicium generale si anime sanctorum nunc gauderent. Si
enim dicat iste quod, quamvis anime sancte aliquod gaudium nunc habeant,10
tamen illud iudicium tunc non fiet frustra quia anime sancte tunc visionem dei
percipient et tota supposita tunc suscitabuntur et in regnum dei intrabunt, eadem
facilitate diceretur isti quod, quamvis anime sancte nunc videant deum, tamen
illud iudicium tunc non fiet frustra quia et anime sancte tunc clariorem visionem
habebunt et toti homines integri ex corpore et anima constituti tunc gloriam15
corporis et anime obtinebunt.

Ad racionem igitur breviter est dicendum quod iudicium generale non fiet
frustra licet anime sanctorum nunc videant divinam essenciam, quia illud
generale iudicium ad multa alia ordinatur. Ordinatur enim ut supposita integra
ex corpore et anima constituta gloriam corporis et anime tunc percipiant,20
quamvis anime quorundam prius perceperunt. Ordinatur eciam ut gloria cuius-
cumque anime que prius vidit divinam essenciam augeatur. Fiet eciam ut multe
anime que prius non viderunt divinam essenciam, quia purgate non fuerunt, tunc
corporibus reunite percipient visionem dei. Fiet eciam ut mali extunc non solum
in anima sed eciam in corpore crucientur. Ordinatur eciam ad hoc, quod extunc25

cesset omnis status merendi et demerendi. Propter ista igitur erronee dicitur
quod frustra fieret iudicium generale si animabus separatis visio clara antea
redderetur.

Cum infertur, “Igitur videtur quod frustra fiat iudicium si merces illa ante
iudicium animabus reddatur,” de mercede que gloriam anime et corporis com-30
prehendit posset concedi sed illa merces non redditur animabus separatis, quia
gloria corporis ante iudicium de communi lege non reddetur.

Capitulum 8

Sequitur:

Et quia non est dicendum quod illud iudicium est solum verbale, inane et
ficticium, idcirco super ista quescione invigilamus.

7.9 gauderent] gaudent Bz   11 fiet] fieret Bz   12 tunc] omitted Ed    13 diceretur] dicetur B | isti]
omitted Ed   14 tunc1] nunc Pa | sancte] omitted Ed   20 constituta…anime] omitted Bz | percipiant]
gloriam eternam added Bz   21 perceperunt] perceperint Ca Vb | cuiuscumque] cuiuslibet B, omni
Ly   23 quia] que Es   24 percipient]  percipiant Es   26 Propter ista] pueriliter Vb    27 fieret] fiet Es
29 infertur] ingreditur Vb   30 mercede] tamen added Bz   31 redditur] reddetur B   32 gloria]
glorificacio Ed | gloria corporis] omitted Bz   8.4 ficticium] fictum Ed | invigilamus] vigilemus A,
invigilabimus NM

19 ad…ordinatur] Cf. NM, p. 1082   8.3 Et…4 invigilamus] Cf. NM, p. 1030



46 [De revocacione ficta]

Positis motivis pro heresi sepe fata, hic inventor ipsius atque defensor verbalem, 5

fictam et frivolam ponit protestacionem seu revocacionem. Et in hac parte fiunt
sex: quia primo iste ponit motivum quare predictam materiam indagavit; secun-
do dicit quod conclusioni sue amore veritatis adhesit; tercio manifestat quare
ipse predictam assercionem suam voluit promulgare et publice predicare; quarto
dicit quod non fuit intencionis sue aliquid dicere contra fidem, et ideo quandam 10
fecit protestacionem seu revocacionem ne de heresi condempnetur; quinto
verbis dolosis et ambiguis se non pertinaciter zelare pro assercione predicta
pretendit; ultimo narratur quod de revocacione sua petivit fieri publicum instru-
mentum.

Dicit igitur, quod ideo super ista quescione voluit vigilare quia iudicium 15

generale non est solum “verbale, inane et ficticium”. In hiis verbis ad asser-
ciones suas et motiva eius pro assercione sepe dicta relatis, aperte insinuat quod
iudicium generale est frustra, inane et ficticium si anime sanctorum ante iudici-
um videant deum. Sed hoc in precedentibus evidencius est manifestum.

Capitulum 9

Sequitur:

Et in consciencia mea dico, quod libenter essemus pro alia conclusione,
et libencius quam pro ista conclusione negativa, si vera ostenderetur et
necessaria; et si clarum esset in fide quod anime sanctorum nunc viderent 5
faciem dei, nullus haberet tantum defendere istam fidem, nec defenderet,
plus quam nos. Sum enim Christi vicarius, licet indignus, et vicarius
generalis plus habet defendere honorem [domini] principalis quam
quicumque particularis vicarius. Item, quomodo posset aliquis credere
quod, si anima patris mei vel matris mee videret clare faciem dei, quod 10
ego vellem negare? Absit! Unde ubi veritas probaretur clarius, ita liben-
ter et amplius staremus pro conclusione affirmativa [quam negativa].

Hic dicit quod sue assercioni amore veritatis adhesit. Quod ostendit per hoc,
quod libencius esset pro conclusione alia si sibi probaretur esse vera. Si per hoc
credit de heresi excusari, turpiter est deceptus. Nam quilibet hereticus amore 15

5 fata] La: facta W   6 protestacionem] detestacionem Ed   7 predictam materiam] predicta motiva
Bz   9 promulgare] provulgare Ed   11 ne] ut Pz, ut ne Ly   12 zelare] Kilcullen (cf. 12.6): referre Ed,
relatis W    13 publicum] omitted Es   16 ficticium] fictum Ed | ad] cum Ed   17 suas] omitted Ed
eius] omitted Ed | relatis] refert Ed   18 ficticium] fictum Pa Ed   19 est manifestum] patet Bz
9.3 essemus] essem Es   5 viderent] vident CI   6 tantum] tamen A | istam] omitted Bz | defenderet]
defendere Vb Ed   7 Sum] Ly La (cf. line 85, CI p. 33.23, NM): si W   8 domini] NM CI: omitted
W | principalis] principaliter Ed   11 clarius] clare NM   12 quam negativa] CI; quam pro negativa
NM; omitted W (cf. 9. 92).   13 Hic] et Bz   15 de heresi] omitted Es | Nam…hereticus] omitted Bz

9.3 Et…12 negativa] Cf. NM, p. 1030-1,  CI, p. 33



47Capitulum 9

veritatis (quam credit) sue heresi pertinaciter noscitur adherere, et tamen, hoc
non obstante, heretici de pravitate heretica nullatenus excusantur. Igitur quan-
tumcumque iste amore veritatis (quam credit) adhereat conclusioni negative
predicte, scilicet quod anime sanctorum in celo non vident deum, tamen per hoc
de heresi nullatenus excusatur.20

Quod autem omnes heretici, immo et Iudei et pagani, amore veritatis (quam
credunt) suis adhereant erroribus auctoritatibus manifestis ostenditur. Ieronimus
enim, ut habetur 24a, q. 3a, c. Heresis, dicit in hec verba: “Heresis grece ab
‘eleccione’ dicitur, quod scilicet eam sibi unusquisque eligat disciplinam quam
putat esse meliorem”. Ex quibus verbis manifeste colligitur quod heretici illas25
tenent et eligunt asserciones quas reputant veriores, et ita suis heresibus amore
veritatis (quam credunt) adherent. Libencius quam multi eorum tenerent con-
trarias, si eis probarentur esse vere, et tamen per hoc de heresi nullatenus excu-
santur. Igitur nec iste per hoc poterit de heresi excusari.

De Iudeis eciam idem probatur auctoritate Christi dicentis Iohannis 16o:30
“Venit hora ut omnis qui interficit vos arbitretur obsequium se prestare deo”. Ex
quibus verbis patenter habetur quod Iudei quodam veritatis amore persequeban-
tur apostolos, nec tamen propter hoc fuerunt excusandi; igitur nec iste est de
heresi excusandus propter hoc, quod libencius teneret contrarium sui erroris si
sibi ostenderetur esse verum.35

Item Apostolus de Iudeis ad Romanos 10o dicit: “Testimonium enim per-
hibeo illis quod emulacionem quidem dei habent, sed non secundum
scienciam”, ubi dicit glossa, “Pro dileccione dei putant se facere, sed veram dei
dileccionem non habent”. Ex quibus verbis potest patenter inferri quod potest
quis hereses impie defensare, putans se hoc facere veritatis amore, licet verum40
veritatis amorem non habeat et ideo de erroris defensione non est excusatus. Et
ita per hoc, quod iste credit assercionem suam esse veram et libencius teneret
contrariam si crederet eam esse veram, non potest de heresi excusari, licet per
hoc possit haberi quod quodam falso veritatis amore.

16 et] omitted Bz   17 de] sua added Ed | heretica] omitted Es   18 iste] omitted Ed | quam] La Lb
Ax: sicut Ly, quod Az | adhereat] adheret Ed | negative] Pa B: nepharie Ly, necessarie W   21 omnes
heretici] omnis hereticus Ed   23 hec verba] verbis Vb | Heresis2] autem added B | grece] B S:
omitted A   27 quam2] quamvis Ed   29 per hoc] omitted Bz   32 quodam] quodammodo Bz   36 per-
hibeo] Fi La S: perhibebo A, perhibendo Es   37 quidem] omitted S   38 dicit] omitted Bz | sed] A S:
licet Bz   39 habent] habeant Es   41 erroris] errorum Es   42 teneret] sibi added Ly, suam added A
44 quodam] hoc facti Ly

21 Quod…65 ] Cf. NM. pp. 1084-5.   23 Heresis1] C.24 q.3 c.27, col. 997   30 Iohannis] 16:2
36 Romanos] 10:2   38 glossa] Collectanea, vol. 191, col. 1472



48 [De revocacione ficta]

Paulus ante conversionem suam persequebatur ecclesiam dei et negabat 45

incarnacionem Christi, pro qua libencius laborasset si fuisset sibi probata; et
tamen, hoc non obstante, de errore dampnabili non potuit excusari. Igitur, licet
iste credat assercionem suam esse veram et libencius teneret contrariam si sibi
esse vera et necessaria probaretur, non poterit per hoc de pravitate heretica
excusari, sed per hoc haberi potest quod quodam falso veritatis amore assentit 50
errori.

Rursum: per verba predicta non potest plus haberi nisi quod iste ignoranter
errat. Sed ignorancia non semper excusat, et specialiter non excusat in casu isto,
sicut inferius ostendetur. Igitur per verba predicta non potest de pravitate hereti-
ca excusari. Quod ignorancia non semper excusat patet manifeste per illud 55

Actuum 3o, quod dicit Petrus perfidis Iudeis: “Fratres, scio quia per ignoranciam
fecistis, sicut et principes vestri”. Ex quibus verbis patenter colligitur quod Iudei
ignoranter suis erroribus adheserunt, et tamen per talem ignoranciam non
poterant excusari. Sic, licet iste ignoranter teneat et defendat heresim predictam,
et libencius teneret assercionem contrariam si sibi probaretur esse vera, tamen 60
per hoc non poterit de pravitate heretica excusari. Per talem enim modum omnes
Iudei, Sarraceni et pagani, idolatre, et heretici, immo universaliter omnes er-
rantes, possent se de suis erroribus excusare. Vix enim posset aliquis inveniri
quin diceret quod libencius teneret assercionem contrariam si sibi probaretur
aperte esse vera. Quis enim diceret, quod libencius teneret falsum quam verum? 65

Patet igitur ex predictis quod iste inventor heresis memorate per verba
predicta et similia non potest de heresi excusari. Est tamen advertendum quod,
licet precise per talia verba non possit errans contra fidem de pravitate heretica
excusari, non tamen est dicendum quod omnis errans contra fidem nitens se per
verba talia excusare est hereticus reputandus, quia potest quis errans contra 70
fidem in casu aliquo satagens se per verba talia excusare de pravitate heretica
immunis existere. Sed iste inventor heresis sepe dicte nullo modo valet de
pravitate heretica excusari, sicut inferius ostendetur.

Cum igitur dicit, “Libenter essemus pro alia conclusione, et libencius quam
pro ista conclusione negativa”, non dicit asserendo nec opinando sed tantum- 75

45 Paulus] omitted B   47 dampnabili] dampnabiliter Ed   53 et…excusat2] omitted Ed | isto] omitted
Es   55 excusat] excuset Vb   57 colligitur] habetur Ed   58 adheserunt] adherebant Ed   60 teneret]
revelet Pz, vellet Ly | contrariam] credere added Ly   63 possent] Bz: possunt A Vb   64 quin]
quando Pz, qui non Ly   65 quod…teneret] se... tenere B  | teneret] diceret Ed   67 potest] poterit Ed
de heresi] omitted Ed | Est] Ed: erit W   68 precise] Vb Lb Ed: precipue W | talia] alia B   71 de] a B

56 Actuum] 3:17



49Capitulum 10

modo recitando. Et notatur quod per predicta verba non potest de heresi ex-
cusari, sicut ostensum est prius.

Cum autem dicit, “Si clarum esset in fide quod anime sanctorum nunc vident
faciem dei, nullus haberet tantum defendere istam fidem, nec defenderet, plus
quam nos”, colligitur evidenter quod ipse non credit animas sanctorum nunc80
videre faciem dei, quia dicit quod si esset clarum, nullus defenderet plus quam
ipse: sed ipse non defendit, immo impugnat; igitur non credit hoc esse clarum in
fide.

“Sum enim Christi vicarius”: eciam ista verba sonant quod “si deberet
defendere quis”; tamen sepe Christi vicarius generalis defendere honorem85

domini principalis quam particularis plus debet.

“Item, quomodo posset aliquis credere quod, si anima patris mei vel matris
mee videret clare faciem dei, quod ego vellem negare? Absit!”. Ex hiis eciam
verbis notatur quod non credit animam cuiuscumque separatam clare videre
faciem dei.90

“Unde ubi veritas probaretur clarius, ita libenter et amplius staremus pro
conclusione affirmativa quam negativa”: hoc insinuat quod non tenet conclu-
sionem negativam nisi amore veritatis, sed per talia verba de pravitate heretica
minime excusatur.

Capitulum 10

Sequitur:

Sed nos, postquam fuimus in isto statu, studuimus singulariter sanctorum
originalia, et attendimus quesciones quas faciunt in ista materia, et
frequenter in sermonibus fecimus mencionem; et maxime utile fuit, quia5
alii vel non habent originalia vel non curant studere in eis. Sunt enim

76 recitando] recipiendo Vb | Et notatur] Fi: secundo notatur B; si vera ostenderetur et necessaria A
quod] quare Ly   78 sanctorum] Fi (cf. line 5 above): omitted W   80 nos] ex quibus verbis added Ed
82 impugnat] repugnat Az   84 vicarius…ista] sunt quod scilicet B | sonant] sunt B | si] scilicet B, sic
Ly | deberet] debet Bz   85 quis] Pb Ca Pz: quia Ly; omitted B   86 quam…plus] quamvis Vb   87 si]
omitted Vb   91 ita] Kilcullen (cf. line 11 above): ubi Pa; omitted Ly; ibi W   92 hoc] hic Ly; per hoc
Bz | insinuat] insinuatur Bz | non] omitted Bz   93 nisi] ibi Bz | sed] licet B    10.3 Sed] Fi NM CI:
licet W   4 attendimus] acceptavimus Ed | quesciones] conclusiones Bz   5 fecimus] Ly (cf. line 44):
facimus W

84 Sum…86 debet] Something may have dropped out of the text. The missing part may have argued
that sometimes others besides the general vicar should also defend the lord’s honour, though often it
is more the responsibility of the general vicar.    10.3 Sed…9 inquisivimus] Cf. NM, p. 1031,  CI, p.
33



50 [De revocacione ficta]

hodie studentes et alii applicati quibusdam scriptis et illa habent pro
evangeliis et epistolis, et amplius parum querunt. Et ideo quia ista studui-
mus in originalibus, ista proposuimus, ista inquisivimus.

Hic assignat raciones quare assercionem predictam voluit promulgare et publice 10
predicare, quia scilicet ipse habuit et studuit originalia sanctorum, ut dicit, et alii
vel non habent vel non student, et propter hoc istam assercionem tamquam
ignotam aliis voluit tamquam catholicam divulgare. Sed in istis verbis aperte
insinuat unde sibi acciderit quod in tot hereses est prolapsus. Quia enim in
originalibus sanctorum et in scripturis divinis, absque doctore et sine scolastico 15
exercicio aliisque scienciis que sacre theologie famulari noscuntur nequaquam
prius acquisitis, studere presumpsit, non recte intelligens, ex auctoritatibus male
intellectis quamplures asserciones hereticales nisus est inferre. Et ideo magister
erroris existit qui numquam fuit discipulus veritatis, non attendens illud Ieronimi
ad Paulinum: “Hec a me prescripta sunt breviter (neque enim epistolaris 20
angustia evagari longius paciebatur), ut intelligeres te in scripturis sacris sine
previo et monstrante semitam non posse ingredi” — nec mirum, cum secundum
eundem, ibidem, “Qui variam supellectilem et vilia opuscula fabricant, absque
doctore non possunt esse quod cupiunt”. Quomodo, igitur, iste inscius primitus,
minus eciam peritus, in senectute sua studere incipiens originalia sanctorum, 25
ipsa sine doctore intelligat, cum vix aut numquam valeat unicus reperiri vivens
qui metaphysicam sine doctore addiscat? Revera iste videtur “delirus senex”
quem beatus Ieronimus inter alios temere presumentes scripturas sacras docere
antequam discant acriter reprehendit, dicens ibidem: “Sola scripturarum ars est,
quam sibi omnes passim vendicant”. Et parum post: “Hanc garrula anus, hanc 30

delirus senex, hanc sophista verbosus, hanc universi presumunt, lacerant, docent
antequam discant”.

7 hodie] Ly Lb (cf. line 51, CI, NM): homines W | scriptis] NM: scripturis W | scriptis…illa]
scripturis... illas CI | illa] illas Ly   9 proposuimus] proponimus B | inquisivimus] inquirimus B NM
CI   11 scilicet] propter added Ed; hoc added A   13 tamquam] omitted Bz | Sed] secundum quod
Bz | in] omitted Ed   14 acciderit] accidit Bz | in tot] inter Ed   16 sacre] sciencie Bz   19 existit]
extitit A | qui] Pab Bz: et Ed, omitted Pb Ca Vb   20 prescripta] scripta Ca Fi, prestricta S
neque…21 paciebatur] S: neque enim epistolares angustie (agniciones Ed) evagare longius
paciebantur A; nec B   21 intelligeres] intelligens Es | sacris] sanctis S   22 previo] primo Vb | et]
omitted A   23 ibidem] quia added  Ly | Qui] quia Ed; qui added Ly | fabricant] fabricantur S
24 inscius] Ly: iustius Pz, iustus W   25 peritus] imperitus B   26 unicus] omitted B
27 metaphysicam] mechanicam B | delirus] esse ille Bz   29 ibidem] omitted B   30 sibi] si Bz
omnes] omnis Ed | vendicant] vendicat Pb Ca Vb Ed, vendicent S   31 sophista] soloecista S

18 magister erroris] Cf. C. 24 q. 3 c. 30, col. 998.   19 Ieronimi] Epistulae, epist. 53 c.6, ed. I.
Hilberg, CSEL, vol. 54, p. 452.



51Capitulum 11

Cum igitur dicit, “Postquam fuimus in isto statu, studuimus singulariter
originalia sanctorum”, ostendit unde sibi contingit quod tot hereses dogmati-
zavit, quod scilicet studuit originalia sanctorum, que nequaquam intelligit, et35
tamen se intelligere putat, et ideo ad suas hereses, ipsa repugnancia, molitur
pertrahere.

Cum vero dicit, “Et attendimus quesciones quas faciunt in materia ista”:
Quia etsi a puericia sanctorum originalia studuisset ad multorum contentorum in
eis verum intellectum nullatenus pervenisset, quanto magis senex, qui a puericia40
fluctibus seculi insistebat, et postquam fuit ad istum statum assumptus occupa-
cionibus extitit infinitis implicitus, ad verum intellectum profundarum et subtil-
ium veritatum que in sanctorum auctoritatibus inseruntur nequaquam attinget.

“Et frequenter in sermonibus fecimus mencionem”, verba sanctorum erronee
pervertendo.45

“Et maxime utile fuit”: immo perniciosum extitit et nocivum, quia per
sermones suos, ambiciosos quamplurimos ad negandam fidei agnite veritatem,
et ad predicandam, tenendam, docendam et defendendam hereticam pravitatem
induxit, ac inter Christianos dissensiones, emulaciones et scismata seminavit.

“Quia alii vel non habent originalia vel non curant studere in eis. Sunt enim50
hodie studentes et alii applicati quibusdam scriptis, et illa habent pro evangeliis
et epistolis, et amplius parum querunt”: Hoc putant nonnulli veritatem de multis
habere, qui ante sunt magistri quam discipuli; sed propter aliorum impericiam et
ignoranciam ista determinacio nullatenus excusatur.

“Et ideo quia ista studuimus in originalibus, ista proposuimus, ista in-55

quisivimus”: Male studuit originalia, et ideo hereticalia multa proposuit et
defendit.

Capitulum 11

Sequitur:

33 singulariter] simpliciter Pa   34 ostendit] bene added Bz   35 quod] quot Ed   36 repugnancia]
repugnari Pa B   37 pertrahere] protrahere Es   38 quesciones] suas added A   42 implicitus] Ed:
implicatus Bz, implicitis Pa   43 inseruntur] Ed: inferuntur B   46 maxime] nichilominus Az
47 negandam] negandum Bz Ed   48 predicandam] Pa Vb: probandam Bz Ed   50 enim] homines
added Bz   51 scriptis] NM: scripturis W | illa] illas Ly   52 Hoc] hic Bz   53 qui…discipuli] Az:
hoc/hic put-ant/at B; qui sunt magistri antequam discipuli Ed   55 ista2] Ly La Fi Fr (cf. line 9
above): ita W | ista3] eciam added Az | inquisivimus] Pa Pb Ly (cf. line 9 above): inquirimus B

36 ipsa repugnancia] cf. Jerome, Epistulae, epist. 53 c.6; OND 93.226



52 [De revocacione ficta]

Numquam tamen mee intencionis fuit dicere aliquid contra fidem, et si
aliquid diximus, totum ex nunc revocamus.

Hic ponitur protestacio seu retractacio vel revocacio ficta et frivola inventoris 5
heresis sepe dicte. Circa istam partem facienda sunt tria. Primo enim probandum
est quod verba predicta ipsum non excusant quin fuerit et adhuc sit hereticus.
Secundo ostendendum est quod assertor heresis ante dicte, licet posset converti
ad catholicam veritatem, tamen nullo modo poterit excusari quin fuerit hereti-
cus. Tercio dicendum est qualem revocacionem oportet ipsum facere, si velit 10

inter catholicos reputari, que scilicet declararet ipsum non esse hereticum, licet
per nullam revocacionem poterit declarare se non fuisse hereticum.

Ad evidenciam istorum sunt aliqua notanda, quorum primum est quod due
sunt differencie credendorum. Quedam enim sunt credenda explicite, et quedam
sunt credenda implicite. Patet aperte, quia nullus catholicus debet totam fidem 15
Christianam penitus ignorare; igitur sibi non sufficit solummodo credere fidem
Christianam esse veram, sed oportet quod aliquid explicite credat quod ad fidem
pertinet Christianam; et ita quilibet catholicus aliquid credere tenetur explicite.
Quod Augustinus super Iohanne, prout recitatur de cons. dist. 4o, c. 1o, aperte
insinuat, dicens: “Necessarium est visibile sacramentum aque ad ablucionem 20

visibilis corporis, sicut necessaria est doctrina invisibilis fidei ad sanctifica-
cionem invisibilis anime”. Ex hiis aperte colligitur quod quilibet Christianus
tenetur aliqua addiscere de fide Christiana que credat explicite.

Item, idem Augustinus, ut habetur de cons. distinccione predicta, c. Ante
baptismum: “[Ante baptismum] cathecizandi debet homo prevenire officium, ut 25

fidei principium cathecuminus accipiat rudimentum”. Et capitulo sequenti sic
legitur: “Ante vigenti dies baptismi ad purgacionem exorcismi cathecumini
currant, in quibus vigenti diebus omnino symbolum, quod est, ‘Credo in deum
patrem omnipotentem’, spiritualiter doceantur”. Ex hiis patet quod baptizandi
fidem suam, antequam ad alia se transferant, debent addiscere, quod eciam ex 30

11.3 mee] nostrae CI   4 nunc] tunc Ed    8 posset] possit Es   9 fuerit] sit A   10 qualem] qualiter Ed
11 declararet] Pa Fi: declarat Vb, omitted Es, declaret A   14 credendorum] Pb Ed: credere Pa, in
credere Ca, de credere Fi, credendi Es    15 catholicus] christianus Ed   16 penitus] omitted Ed
18 aliquid] aliqua B   20 ad] omitted Vb   25 baptismum1…baptismum2] Kilcullen: baptismum W
homo] hominem Ly   26 principium] primum Ly S | cathecuminus] cathecismus Bz    27 vigenti] S:
vigesimas Ed, vigesima Pa Vb, vigesimam La Ax | dies] Ly S: die Az, diem Bz | ad] Ly Esm S:
omitted W | purgacionem] Pa Ly S: purgacionis W   28 currant] Pa Ly Vb Ess S: curant W | vigenti]
vigesimis Ly   29 spiritualiter] omitted Bz | baptizandi] baptizati Ly   30 alia] aliam Az

11.3 Numquam…4 revocamus] Cf. NM, p. 1031, CI, p.34-5   20 dicens] De cons. D.4 c. 1, col. 1361
24 Augustinus] Rabanus (Friedberg) | Ante baptismum] de Cons. D.4 c.54, col. 1382   26 capitulo
sequenti] ibid., c. 55, col. 1382



53Capitulum 11

tractatu de cons., dist. 4a, c. Symbolum, et c. Cathecismi, et c. Non liceat, et c.
Postquam, patenter habetur. Ex quo evidenter infertur quod quisque catholicus
aliqua credere tenetur explicite.

Quod vero aliqua sunt credenda implicite est manifestum. Nam quilibet
catholicus tenetur credere totam scripturam divinam; aliqui tamen multa in ea35
contenta ignorant, et ita non possunt ea credere explicite; sufficit igitur eis quod
credant ea implicite.

Porro, quia multi doctrinam Thome recipiunt, pro illis adducenda sunt verba
ipsius quibus ostenditur distinccio supra dicta. Ait itaque 2a-2e, q. 2a, a. 5o:
“Quantum ergo ad primum, prima credibilia, que sunt articuli fidei, non solum40

tenetur homo explicite credere, sed eciam tenetur habere fidem. Quantum autem
ad alia credibilia, non tenetur homo explicite credere sed solum implicite vel in
preparacione animi, inquantum paratus est credere quicquid in scriptura divina
continetur”. Ex hiis patenter habetur quod aliqua sunt credenda explicite et
aliqua implicite.45

Secundo notandum est que sunt illa que sunt tenenda explicite. Circa quod
dicendum est quod aliqua sunt credenda explicite ab omnibus Christianis de
communi lege, quia omnes Christiani de communi lege ea credere tenentur
explicite. Alia vero credenda non sunt explicite ab omnibus de necessitate sed
ab aliquibus tantum.50

Prima credenda explicite sunt illa que sunt apud omnes catholicos tamquam
catholica divulgata, cuiusmodi sunt articuli fidei contenti in “Credo in deum
patrem omnipotentem”. Illos enim articulos fidei omnes Christiani tenentur
credere et addiscere. Preter quos eciam sunt nonnulla alia que omnes credere
tenentur explicite, licet explicite in dictis articulis non contineantur — sicut55

quod anime reproborum in infernum descendunt, ubi graviter puniuntur; quod
anime electorum que sunt in purgatorio erunt in celo; quod demones in inferno
torquentur; quod sunt aliqui alii sancti et boni in celo; et similia — que ideo

31 liceat] licet W   32 quisque] Az Ly: quilibet B   34 sunt] sint Vb   35 aliqui…36 contenta] La: gap
contenta Es; quam tamen A    36 ignorant] ignorat Ed | ea] eam A   37 ea] eam Pa Ed   39 distinccio]
discordia Bz   40 primum] omitted S | fidei] non solum added Pa Ed | non solum] omitted S
41 homo…eciam] A S: omitted B | explicite] implicite Ly | sed eciam] sicut et S; explicite added Ly
42 vel] eciam added B   43 animi] omitted Bz   46 tenenda] credenda Ly | Circa] sicut Vb; omitted
Es   47 dicendum] dictum Bz, notandum Ed | explicite] omitted Ed   48 quia…lege2] omitted Es
51 tamquam] omitted Bz   55 explicite2] omitted Ed | contineantur] teneantur Pa   57 que…erunt]
purgate sunt Bz | quod] quedam sunt in purgatorio quod added Bz | in3…58 torquentur] sibi
extorquentur B

31 Symbolum…32 Postquam] ibid., c. 56, 57, 59, 61, col. 1382-3



54 [De revocacione ficta]

debet ecclesia catholica credere explicite quia sunt veritates catholice apud
omnes catholicos tamquam catholice divulgate. 60

Aliqua vero sunt credenda explicite non ab omnibus, quia non omnes catho-
lici tenentur credere ea explicite, sed illi, scilicet, qui sciunt ipsa in scriptura
divina aut in doctrina ecclesie contineri. Quia illi qui tenentur scire scripturam
divinam et doctrinam ecclesie multa tenentur credere explicite ad quorum fidem
explicitam alii non tenentur. Propter quod prelati, et maxime prelatus prelato- 65
rum, id est summus pontifex, multa tenentur credere explicite que alii non
tenentur explicite credere.

 Propter illos autem qui doctrine Thome adherent sunt verba eiusdem in hac
materia recitanda. Ait itaque, 2a-2e, q. 2a, a. 6o, “Explicacio fidei oportet quod
perveniat ad inferiores homines per maiores, et ideo, sicut superiores angeli, qui 70
inferiores illuminant, habent pleniorem noticiam de rebus divinis quam inferi-
ores, ut dicit Dionysius 12o c. Celestis Hierarchie, ita eciam superiores homines,
ad quos pertinet alios erudire, tenentur habere pleniorem noticiam de credendis
et magis explicite credere”. Ex hiis verbis patet quod de intencione istius doc-
toris est quod aliqui tenentur aliqua credere explicite ad quorum fidem explici- 75
tam alii non tenentur.

Sed quereret forte aliquis, que sunt illa credenda explicite ab aliquibus et non
ab omnibus? Ad quod potest responderi quod illa sunt in duplici differencia:
quedam enim sunt que de necessitate spectant ad officium aliquorum, sicut qui
habent officium predicacionis aliqua tenentur credere explicite ad que alii non 80
tenentur; quedam vero sunt ab aliquibus credenda explicite, et non ab omnibus,
quia ad aliquorum pervenit noticiam quod in scriptura divina aut doctrina
universalis ecclesie explicite continentur, licet hoc ad noticiam omnium nequa-
quam pervenerit. Sicut aliqui sciunt in sacris literis contineri quod Abraham
habuit plures uxores, et quod Heliseus prophetavit post Heliam, et quod Christus 85
fugit in Egyptum, et ideo illi tenentur explicite credere supradicta; aliqui autem
ignorant hec in sacris literis reperiri, et illi non tenentur ea credere explicite sed
implicite solum. Et sic loquendo de credendis explicite, potest contingere quod

59 debet] omitted Ed | credere] tenetur added A | veritates] explicite added A   60 catholice
divulgate] Ha Ko Ly: catholica divulgata W    61 omnibus] omni B | quia] scilicet added Bz
62 sed] omitted B   63 Quia] que B | illi] et added B | scire] et added Pa B   66 tenentur] tenetur Vb
68 qui] que Ed | in] Bz: de Ed; omitted Az Vb   70 sicut] Fi Ed S: sint Vb Lb, sunt W | angeli] alii B
72 ut] A S: et B | Celestis Hierarchie] A S: B has various readings | eciam] S: ad Pz, ut ad Az,
omitted Ly | superiores] A S: inferiores B   73 tenentur] A S: tenetur B   74 verbis] omitted Ed
88 credendis] credere Ed

84 Abraham] Cf. Gen. 25:1   85 post Heliam] Cf. 3 Kings 19:19 | Christus fugit] Cf. Matt. 2:14



55Capitulum 11

laicus tenetur aliquid explicite credere ad quod credendum explicite episcopus
aliquis, eciam in theologia magister, minime tenetur: si enim laicus sciret in90
scriptura divina reperiri quod Amasias fuit filius Ioas, ipse teneretur hoc credere
explicite; episcopus autem et magister in theologia, si non teneret in memoria
quod hoc reperitur in scriptura divina, non teneretur pro tunc hoc credere ex-
plicite.

Isto igitur modo accipiendo credendum explicite ab aliquo, omne credibile95
potest esse credendum explicite ab aliquo. Quia nullum est credibile quin aliquis
possit scire in scriptura divina vel doctrina ecclesie explicite vel implicite
contineri; qui autem scit illud in scriptura divina sive explicite sive implicite
contineri tenetur illud credere explicite; ideo, et cetera. Ex hoc sequitur quod
aliquis tenetur uno tempore aliquid credere solum implicite, et alio tempore100
tenetur illud idem credere explicite. Et hoc quidem Thomas aperte insinuat,
dicens: “Quantum ad aliqua credibilia, non tenetur homo explicite credere sed
solum implicite vel in preparacione animi, inquantum paratus est credere
quicquid in scriptura divina continetur. Sed tunc hoc solum tenetur explicite
credere quando hoc ei constiterit in doctrina fidei contineri.” Hec allegacio fit105
pro illis qui tenent doctrinam Thome.

Tercio notandum est quod heretici sunt in duplici differencia: quidam enim
sunt scientes heretici, et quidam sunt heretici nescientes. Illi sunt scientes hereti-
ci qui sciunt se Christiane fidei obviare, sicut apostate a fide, qui fidem Chris-
tianam arbitrantur falsam. Illi sunt heretici nescientes qui putant se tenere fidem110

Christianam sed reputant et tenent pertinaciter quandam fidem esse Christianam
que in rei veritate non est. Multi enim fuerunt heretici qui putabant se solos
catholicos et omnes alios eis contrarios a veritate catholica deviare. Hec distinc-
cio ex verbis beati Augustini que ponuntur 6a, q. 1a, c. Quero, patenter accipitur.
Ait enim: “Quero ergo quis peccet gravius, qui nesciens heresim incurrit, an qui115
sciens ab avaricia, id est ab idololatria, non recessit? Secundum  illam regulam

90 tenetur] Ed Fi: teneretur Az Vb Bz   92 in theologia] omitted B   95 credendum] credere Ed
101 idem] omitted Ed | explicite] ideo et cetera added Ed   102 aliqua] alia Vb S   104 tunc] hoc
added A; huius added Vb | hoc] A: huius Vb Fi    105 in] sacra added Bz   108 scientes1] scienter B
nescientes] nescienter B, non scientes Ed | scientes2] scienter B   109 apostate] Ly Es Lb: apostatates
Ca, apostatare W    110 nescientes] nescienter B   115 ergo] B S: enim A | incurrit] incurrerit S | an]
A S: aut Bz   116 sciens] scienter Ed | recessit] recesserit Pa Es S | illam] quidem added S

91 filius Ioas] 4 Kgs 14:1   102 dicens] 2-2, q. 2, a. 5   114 Quero] C.6 q.1 c.21, col. 559, text
corrected from Augustine, De baptismo contra Donatistas, IV.v.7, ed. M. Petschenig , CSEL, vol.
51, pp. 229-30.



56 [De revocacione ficta]

qua peccata sciencium peccatis ignorancium preponuntur, avarus cum sciencia
vincit in scelere. Sed si forte hoc faciat in heresi sceleris ipsius magnitudo quod
facit in avaricia scientis admissio, hereticus nesciens avaro scienti coequatur”;
ubi dicit glossa super verbo “nesciens”, “Ille est ignorans hereticus qui sequitur 120
opinionem quam putat veriorem, ut 24a q. 3a c. Heresis”. Ex hiis patenter
habetur quod aliqui sunt scientes heretici et aliqui nescientes.

Quod eciam aperte probatur, quia Arius, Sabellius et alii plures dampnati
fuerunt heretici; sed non fuerunt scientes heretici, quia scripture divine et doc-
trine apostolice et ecclesie universali putabant se firmiter adherere et in illa 125
doctrina se fundare; igitur non fuerunt scientes heretici, quemadmodum apostate
a fide scienter negant Christianam fidem et scripturam sacram, dicentes eam
esse falsam et fictam. Fuerunt igitur predicti heretici nescientes, et nonnulli
scientes.

Quarto notandum est quod errantes contra fidem Christianam oberrant ipso 130
facto, et hoc contingit dupliciter: quia aut errant contra veritatem quam tenentur
explicite credere, sicut si quis assereret Christum non fuisse mortuum, putans
hoc ad fidem Christianam minime pertinere; quidam autem errant contra veri-
tatem quam non tenentur credere explicite, sicut si aliquis putat Christum non
fugisse in Egyptum. Et hoc quidem adhuc contingit dupliciter, quia quidam 135
errant pertinaciter nec parati sunt corrigi, quidam vero errant sed parati sunt
corrigi. Ista quatuor predicta possunt per exempla aperta probari, sed videtur
quod probacione non egent. Primi autem errantes sunt heretici manifesti, et
similiter secundi, et tercii, sed non quarti, quod per multas raciones et auctori-
tates apertas posset ostendi, sed causa brevitatis unica auctoritas adducetur, qua 140
quatuor predicta probantur.

Est autem auctoritas Augustini, que ponitur 24a q. 3a c. Dixit Apostolus, qui
ait: “Qui sentenciam suam, quamvis perversam aut falsam, nulla pertinaci

117 qua] Pa Ly S: que Vb; quod Es | ignorancium] ignorancie S | avarus…sciencia] Augustine:
avarum consciencia Ed Lb Es S; avarorum consciencia Az    118 si] ne S | hoc] hunc A | magnitudo]
magnificando Vb   119 coequatur] coequetur S   120 ignorans] ignoranter S   121 ut] S: et W
122 scientes] scienter B | nescientes] nescienter B   123 aperte] omitted Ed | Arius] B: arrianus Pa Ed
124 scientes] scienter B   125 universali] Es Ba Ax Fi Fr: universalis W   126 fundare] putaverunt
added Ed; nisi fuerunt added W (except Fi) | scientes] scienter B   127 scienter] decedentes Ed,
scientes Az   128 nescientes] nescienter Vb   129 scientes] scienter Vb   130 notandum est]
sciendum Ed | oberrant] ab added B | ipso] ipsa B   131 facto] omitted B   132 assereret] assentiret A
135 fugisse] fuisse Az Es | hoc] omitted Ed   136 quidam…137 corrigi] omitted B   137 quatuor] ex
added Pa | predicta] exempla B | possunt] possent B   139 auctoritates] acciones Vb, occasiones Bz
141 probantur] probat Bz   143 aut] atque S

120 glossa] C.6 q.2 c.21, v. nesciens, col. 804   142 Dixit Apostolus] C.24 q.3 c.29, col. 998



57Capitulum 11

animositate defendunt, presertim quam non audacia sue presumpcionis pepere-
runt sed a seductis atque in errorem lapsis parentibus acceperunt, querunt autem145
cauta sollicitudine veritatem, corrigi parati cum invenerint, nequaquam sunt
inter hereticos reputandi”. Ex hiis verbis patenter infertur quod scientes errantes
contra Christianam fidem sunt heretici reputandi. Quia secundum verba pre-
missa errans contra fidem qui non est paratus corrigi est hereticus; sed hereti-
cans scienter contra fidem non est paratus corrigi. Quia errans contra fidem150

debet corrigi per regulam fidei Christiane; qui ergo regulam fidei putat falsam
non est paratus corrigi; igitur est inter hereticos computandus.

Secundo, ex verbis predictis concluditur quod errans contra veritatem cathol-
icam quam tenetur explicite credere est hereticus censendus, quia talis non
querit cauta sollicitudine veritatem nec paratus est corrigi. Constat enim quod155
iste qui non credit hoc quod credere debet non solum implicite sed explicite de
necessitate salutis non querit cauta sollicitudine veritatem, nec paratus est
corrigi; igitur est inter hereticos numerandus, secundum auctoritatem Augustini
predictam.

Tercio, ex auctoritate prescripta evidenter ostenditur quod errans pertinaciter160
contra veritatem catholicam quam non tenetur explicite credere est hereticorum
numero aggregandus. Nam errans pertinaciter contra veritatem catholicam quam
non tenetur explicite credere, defendens eciam pertinaci animositate falsam et
iniquam sentenciam comprobatur (quia defendens pertinaciter sentenciam
falsam contrariam veritati quam non tenetur explicite credere propter solam165

pertinaciam et non propter defensionem inter hereticos numeratur). Sed
defendens pertinaci animositate falsam et iniquam sentenciam secundum
Augustinum inter hereticos computatur. Igitur errans pertinaciter contra
veritatem catholicam quam non explicite tenetur credere hereticus est
censendus.170

Quarto, ex auctoritate supra dicta infertur quod errans non pertinaciter contra
veritatem catholicam quam non tenetur credere explicite non est inter hereticos
computandus. Quia talem dicit Augustinus inter hereticos minime computan-

144 pepererunt] Ed Vb Fi S: per/pre-ceper-it/int Az, ceperunt Bz    145 atque] et S Ed | acceperunt]
acceperint Vb   146 cauta] A S: tanta B    147 reputandi] deputandi Vb S, computandi Ed | scientes]
scienter B   148 fidem] veritatem Ed   152 inter] omnes added B   153 concluditur] concludere Vb,
concluderetur Bz   154 censendus] reputandus Ed   155 cauta] Ed: tanta B, tantam Az | sollicitudine]
sollicitudinem Az   156 debet] Bz: omitted A Vb | explicite] tenetur added Ed   157 cauta] Es Ed:
tanta W   162 veritatem] fidem Ed   163 defendens] Bz Ly: defendenti A | eciam] omitted  B; enim
Ly   164  quia…166 numeratur] See website, 2TextProblems.html#s174. | defendens] La Lb Ly:
describens W   165 non] omitted Bz   166 non] Bz: non solum W   169 veritatem] fidem Ed
171 dicta] omitted Az Vb   172 explicite] Fi Vbm: omitted W



58 [De revocacione ficta]

dum: talis enim paratus est corrigi per regulam fidei Christiane, et ideo non errat
scienter contra fidem; querit eciam cauta sollicitudine veritatem <et ideo non 175
contra aliquod quod teneatur credere explicite errat>; quia eciam paratus est
corrigi, non errat pertinaciter, sed ex sola simplicitate vel ignorancia errat, et
ideo non est inter hereticos computandus.

Quinto, notandum est quod non solum per verba, predicaciones, dogmatiza-
ciones, determinaciones, diffiniciones, asserciones verbales errantes contra 180
fidem de pertinacia convincuntur, verum eciam per facta et opera sepe perti-
naces probantur. Ille enim qui presumpcione violenta potest convinci negare
aliquam veritatem catholicam quam prius agnovit esse catholicam est pertinax
reputandus. Item, iste qui correctus legitime se non emendat; item, ille qui
molestat vel persequitur catholicam veritatem contrariam defendentes et pravi- 185
tatem hereticam impugnantes, item ille qui recusat se subicere correccioni et
emendacioni illius vel illorum cuius vel quorum interest, item ille qui de veritate
penituit informari, item ille qui ad suum tenendum errorem alios premiis, penis
vel preceptis aut iuramentis commovet et cogit, item qui cogit alium veritatem
catholicam abiurare — est pertinax reputandus. Hiis enim modis aliisque quam- 190
pluribus est errans de pertinacia convincendus et inter hereticos computandus.

Sexto, notandum est quod differencia est inter protestacionem et revoca-
cionem. Protestacionem enim, quantum ad propositum spectat, potest facere tam
ille qui errat quam ille qui non errat contra fidem. Errans enim contra fidem
protestatur quod non intendit aliquid dicere contra fidem, et talis protestacio, si 195

est vera, declarat protestantem non errare vel non dicere aliquid scienter contra
fidem, et in hoc ostendit quod non est scienter hereticus; sed non suffragatur sibi
quin possit esse nesciens hereticus. Non errans eciam contra fidem protestatur,
per hoc ostendens quod, si erraret, non erraret nisi ex simplicitate vel ignorancia,
non ex pertinacia. Revocacio autem non pertinet nisi ad errantem tantummodo; 200
qui enim non errat, non debet aliquid revocare. Sed qui errat contra fidem, cum
cognoverit se errasse, tunc debet facere tam revocacionem quam protesta-
cionem, quia debet fateri se errasse et debet promittere quod de cetero contra
fidem nequaquam errabit.

175 cauta] tanta Az Vb | veritatem] Kilcullen: veritatem et ideo non contra aliquid (aliquod Bz Ly)
quod tenetur (teneatur Bz) credere explicite errat (errat ommitted B) W. See website,
2TextProblems.html#s175.   178 computandus] reputandus Vb   179 predicaciones] predicationis
Ed | dogmatizaciones]  Ca B: dogmatizare et acciones Pa, dogmatizantes seu per Ly   181 fidem]
veritatem Ed   184 emendat] emendaret Bz   186 hereticam] non added Es   188 premiis] Lb: prius
La, parvis Bz; omitted A   189 commovet] Kilcullen: commovit A, non novit B | cogit1]  coegit Ly
190 enim] omitted Bz | modis] Lb Fi: innumeris  W   201 contra] errorem added Az B



59Capitulum 11

Septimo, notandum est quod revocacio quam facit errans contra fidem non205

debet esse condicionalis, sed debet esse pura et absque omni condicione. Sicut
enim penitencia de peccato commisso non debet esse condicionalis sed sine
condicione, ita non debet quis errans revocare errorem suum sub condicione sed
absolute. Videtur quod aliqui errantes contra fidem, et eciam aliqui non errantes,
ex consuetudine revocant aliqua sub condicione, dicentes, “Si aliquid dixi vel210
dixero contra fidem, revoco totum”. Talis revocacio magis dicenda est protesta-
cio quam revocacio; talis enim non fatetur se errasse, sed fatetur quod non dixit
vel dicet scienter aliquid contra fidem et quod, si sciverit se dixisse aliquid
contra fidem, paratus est revocare <magna autem differencia est inter revoca-
cionem et protestacionem si sciret aliquid dicere contra fidem revocare>; talis215
enim non revocat, sed protestatur se paratum revocare si se cognoverit contra
fidem errasse vel errare.

Hiis visis probanda sunt tria que in principio huius capituli premissa fuerunt,
quorum primum est quod inventor heresis sepe dicte (scilicet quod anime
sanctorum in celo non videbunt clare deum ante diem iudicii) non potest per220
verba que hic dixit aliqualiter excusari quin fuerit et adhuc sit hereticus. Quod
probatur sic: Per verba communia catholicis et hereticis obduratis ac perfidis
non potest tenens heresim contrariam veritati catholice quam tenetur credere
explicite excusari quin fuerit et adhuc sit hereticus. Quia heretici verba talia
communia catholicis et hereticis proferentes morem simie imitantur, que, cum225
sit expers penitus racionis, in quibusdam gestibus et actibus sequi animal racio-
nale conatur, licet non sit (1a q. 1a, Si quis inquit). Heretici cum sint a fide
catholica alieni, in quibusdam verbis catholicos imitantur, sed frustra, quia per
verba talia minime excusantur. Sed verba predicta que iste profert sunt commu-
nia catholicis et hereticis obduratis et perfidis. Dicunt enim catholici, dicunt et230
omnes nescientes heretici, quantumcumque obdurati et perfidi, quod non est
intencionis eorum aliquid dicere contra fidem et, si aliquid dixerint, revocant
totum. Talem enim protestacionem et revocacionem, que magis dicenda est

209 Videtur] Pa Vd: unde W   210 aliqua] Ed: aliquid Lb, aliquod La, aliqui W | sub] La Lb Pz: cum
Fi Frm; sine W | dixi] dixerim Es   212 errasse] errare Bz   213 aliquid1] Bz: omitted W | fidem]
veritatem Ed   214 revocare] Kilcullen: revocare magna autem differencia est inter revocacionem et
protestacionem si sciret aliquid dicere (dixisse Es Fi) contra fidem (paratus est added  Es)  revocare
W. See website, 2TextProblems.html#s180.   216 paratum] probatum Pa   218 fuerunt] sunt Ed
219 inventor] intencio Ly   220 potest] possit Bz    221 dixit] dicit Vb   225 proferentes] omitted Bz
que] qui Es   227 Si…inquit] si qui sint (sunt Ed) W | sint] sunt Ed   228 catholicos] Lb Ed:
catholicis W   229 verba1] omitted Ed  | communia] contraria Vb Es   230 enim] Fi Ly: omitted W
et3] Fi Ly: omitted W

227 Si…inquit] C.1 q.1 c.70, col. 382.



60 [De revocacione ficta]

protestacio quam revocacio, omnes Sabelliani, omnes Arriani, omnes Donatiste,
omnes Greci et ceteri heretici universi (qui alios sibi contrarios reputabant 235
hereticos et se catholicos) saltem protestati fuissent: qui tamen per talem
protestacionem nullatenus excusati fuissent. Igitur cum iste teneat heresim
contrariam veritati quam tenetur credere explicite, per verba huiusmodi minime
excusatur quin fuerit et adhuc sit hereticus.

Et si dicatur quod per illam racionem nullus errans contra fidem per talem 240
protestacionem excusaretur quin esset hereticus (cum talis protestacio sit com-
munis catholicis et multis hereticis, quia omnibus hereticis qui sunt nescientes
heretici), secundum quod tenens aut predicans heresim contrariam veritati
catholice: probabiliter potest dici quod nullus errans pertinaciter apud deum per
talem protestacionem poterit excusari, licet apud ecclesiam, que decipi potest, 245
possit errans contra veritatem catholicam quam non tenetur credere explicite
excusari si per alium modum de pertinacia convinci non possit — et tunc
quidem non excusatur solummodo per protestacionem huiusmodi, sed simul per
talem protestacionem et defectum probacionis per alium modum de pertinacia
convincendi. Sed qui tenet, docet, aut predicat heresim contrariam veritati 250
catholice quam tenetur credere explicite, et hoc ipse scit, constat quod de hereti-
ca pravitate convincitur, et ideo talis per protestacionem huiusmodi nullo modo
poterit excusari.

Dicunt igitur quod ista duo sunt probanda. Primum est quod iste, qui tenet et
predicat heresim contrariam veritati quam tenetur credere explicite statim, 255

absque maiori inquisicione vel examinacione, est hereticus iudicandus. Secun-
dum quod licet talis possit converti ad catholicam veritatem, tamen nullo modo,
nec per protestacionem predictam nec alio modo quocumque, poterit excusari
quin fuerit hereticus.

Primum aperte probatur sic. Illa veritas catholica que est apud omnes catho- 260
licos tamquam catholica divulgata est ab omnibus credenda explicite; hoc ex
notabili secundo supra scripto colligitur evidenter. Sed hec, “Anime sanctorum

235 qui] quia Ed   236 se] seipsos esse Bz | protestati] Fi Ly: probari Ca Vb La Ax, probati W
241 quin…hereticus] quia de heretica Vb; de pravitate heretica Bz | sit] sic added Ed
242 quia…hereticis2] omitted Es | nescientes] nescienter Bz
244 probabiliter] probandum est Vb, probandum Bz   248 non…per1] eum non excusat protestacio
Ly | per protestacionem] Kilcullen: per talem (illam Ko) protestacionem Ha Ko;  protestacio W
huiusmodi]  solum added Az B   249 talem] huiusmodi Ed   251 constat]  posse Ly  | quod] Bz Pz:
omitted W   252 convincitur] convinci A    254 Dicunt…quod1] Es: dico quod Ax, octavo igitur W
qui] omitted Pa Vb   256 vel examinacione] omitted A | Secundum…259 hereticus] omitted B
(except Fr)   260 catholica] omitted Ed   262 secundo] Pa Vb La Lb: tercio A | hec] quod Az Ly

262 secundo] See above, line 153.



61Capitulum 11

in celo clare vident deum”, postquam iste ad papatum fuit assumptus et ante, fuit
apud omnes catholicos tamquam catholica divulgata, quia diu postquam iste
papatui presidebat nullus catholicus eam in dubium revocavit. Igitur tenebatur et265
tenetur eam credere explicite, sicut illam, “Christus fuit passus”. Ex quo se-
quitur quod iste tenet et predicat heresim contrariam veritati quam tenetur
credere explicite. Ideo statim, sine maiori inquisicione vel examinacione, hereti-
cus est iudicandus. Hoc enim ex quarto notabili suprascripto colligitur evidenter;
ibi enim probatum est quod omnis talis errans est hereticus manifestus, et ideo270
quando constat quod talis errat, est hereticus reputandus.

Hoc eciam aliter consimiliter probatur. Qui teneret et doceret Christum non
fuisse passum et mortuum, ideo esset statim hereticus reputandus quia apud
omnes catholicos tamquam catholicum divulgatur quod Christus fuit passus et
mortuus. Igitur quicumque negat veritatem catholicam que apud omnes tam-275
quam catholica divulgatur est hereticus reputandus. Nec est de tali querendum
an paratus sit corrigi vel non sit paratus corrigi, an protestetur vel non proteste-
tur, sed statim est hereticus reputandus. Aliter enim inter errantes contra illa que
tenentur credere explicite et inter errantes contra illa que non tenentur credere
explicite differencia assignari nequiret.280

Item, errans contra fidem, si debet de pravitate heretica excusari, oportet
quod per ignoranciam excusetur. Errans igitur contra fidem qui laborat ignoran-
cia que non excusat nisi probetur, antequam probetur non debet per ignoranciam
excusari. Sed qui errat contra veritatem que apud omnes catholicos est tamquam
catholica divulgata <vel ignorat talem veritatem esse apud omnes tamquam285
catholicam divulgatam vel> laborat ignorancia que ipsum apud ecclesiam non
excusat nisi ignoranciam talem probaverit, quia secundum sanctos canones, illa
que publice fiunt nemini licet ignorare, et si talem ignoranciam allegaverit,
ipsam probabit (9a, q. 1a, Ordinaciones, in textu et in glossa). Igitur qui negat
catholicam veritatem communiter apud catholicos divulgatam, si protestando290

qualitercumque se voluerit per ignoranciam de pravitate heretica excusare,
oportet quod ignoranciam huiusmodi probet. Unde si iste posset probare le-
gitime quod numquam audivit aliquem catholicum predicare, tenere, docere vel

264 quia diu] quamdiu Ed   265 catholicus eam] casus eum Ed   266 tenetur] eciam added Ed
267 predicat] et probat added Es   268 Ideo] Es La: qualiter Az; quare Ed   275 catholicam] omitted
Ed   283 probetur2] probet Ly   284 Sed] similiter A   285 divulgata] Kilcullen: divulgata vel (ideo
Az, nec Ed)  ignorat (ignoret Vb) talem veritatem esse apud omnes tamquam catholicam divulgatam
vel (non A) W (except La). See website, 2TextProblems.html#s189.   286 non] omitted Ly
290 communiter] omitted Bz   292 posset] potest Bz

269 quarto] See above, line 171   289 Ordinaciones] C.9 q.1 c.5, col. 602; gloss v. nisi probare, col.
866



62 [De revocacione ficta]

asserere animas sanctorum in celo videre deum, posset de pravitate heretica
excusari, sed aliter non — sicut eciam si quis negans Christum fuisse passum 295
per protestacionem huiusmodi (scilicet quod non intenderet aliquid dicere contra
fidem, et si diceret, totum revocaret) de pravitate heretica excusaretur, nisi per
alium modum de pertinacia convinceretur.

Sic ergo pro prolixitate vitanda probatum est unica racione quod per sacros
canones asserentes quod nulli licet ignorare ea que publice fiunt, geruntur, et 300
tenentur posset multipliciter confirmari quod inventor heresis sepe fate, per
illam protestacionem quam facit, nullo modo potest excusari quin fuerit et adhuc
sit hereticus.

Secundum autem probandum est quod, licet possit converti ad catholicam
veritatem, tamen nullo modo — nec per protestacionem predictam nec alio 305
modo quocumque — poterit excusari quin fuerit hereticus. Quod breviter sic
probatur. Qui in rei veritate est hereticus, licet possit converti, tamen nullo modo
poterit excusari quin fuerit malus. Sed iste fuit hereticus, igitur, licet possit
converti ad catholicam fidem, tamen non excusari poterit quin fuerit hereticus.

Maior est manifesta. Minor probatur primo per predicta, quia predicavit et 310
docuit heresim contrariam veritati catholice quam tenetur credere explicite,
igitur fuit hereticus.

Secundo probatur sic. Sicut patet ex quinto notabili, errans contra catholicam
veritatem non solum convincitur per verba que asserit sed eciam per facta et
opera; et ideo ad convincendum istum de pertinacia et heretica pravitate non 315
solum attendenda sunt verba ipsius, sed simul cum verbis consideranda sunt
opera eius per que aliquis de pertinacia convincitur manifeste.

Preterea sic. Errans contra fidem qui predicantes, docentes, vel defendentes
aut tenentes catholicam veritatem, et impugnantes hereticam pravitatem, perse-
quitur et molestat est hereticus iudicandus, sicut tactum est in quinto notabili 320
suprascripto. Sed iste predicantes et tenentes catholicam veritatem, scilicet quod
anime sanctorum in celo vident deum, et impugnantes contrariam hereticam
pravitatem, persequitur et molestat. Igitur hereticus est censendus.

294 posset] potest Bz   296 per] Esb Ly: omitted W    297 excusaretur] Fr Ed: excusari Az; excusari
non posset Es Lb   302 facit] fecit Ed | potest] possit Ed | fuerit] fuit Ed   307 possit] posset Ed
314 convincitur] Esm Fi: vincitur W   315 opera] eius added Bz   317 per…aliquis] per aliqua B;
enim added Bz   318 Preterea] primo B

295 sicut…298 convinceretur] He must be able to prove that he had never heard any Catholic
preach that Christ had suffered—this point seems to have dropped out.   313 quinto] See above, line
179



63Capitulum 11

Maior istius racionis est manifesta, que tamen multis modis ostenditur,
primo sic. Reprobi circa fidem sunt heretici reputandi. Qui autem predicantes325
veritatem catholicam et pravitatem hereticam impugnantes persequitur et mole-
stat est reprobus circa fidem: quia dampnabiliter veritati resistit; qui autem
dampnabiliter veritati resistunt sunt reprobi circa fidem, teste Apostolo, qui 2a

ad Timotheum 3o, ait, “Quemadmodum autem Iannes et Mambres restiterunt
Moysi, ita et hii resistunt veritati, homines corrupti mente, reprobi circa fidem”;330

et per consequens sunt heretici iudicandi.

Secundo sic. Errans contra fidem qui persequitur et molestat veritatem
catholicam confitentes et pravitatem hereticam impugnantes non querit cauta
sollicitudine veritatem, nec paratus est corrigi. Talis autem est hereticus mani-
festus, secundum Augustinum, ut habetur 24a, q. 3a, Dixit Apostolus. Igitur tales335
persequentes veritatem catholicam confitentes sunt heretici manifesti.

Item sic. Gravius peccat et delinquit qui veritatem catholicam predicantes
impugnat quam qui tales non recipiunt. Sed qui non recipiunt predicatores
catholice veritatis peccant mortaliter, testante ipsa veritate, Matthei 10o, que ait:
“Quicumque non receperit vos vel audierit sermones vestros, exeuntes foras de340
domo vel civitate excutite pulverem de pedibus vestris. Amen dico vobis,
tollerabilius erit terre Sodomorum et Gomorrheorum in die iudicii quam illi
civitati”. Igitur gravius, vel non minus, peccant qui ideo alios persequuntur vel
molestant quia catholicam tenent vel predicant veritatem et pravitatem impug-
nant hereticam. Sed peccatum tale et tam grave non est sine pertinacia. Igitur345

tales sunt pertinaces, et per consequens heretici sunt censendi.

Sic igitur probata est maior, quod errans contra fidem qui predicantes et
asserentes catholicam veritatem aut impugnantes hereticam pravitatem perse-
quitur et molestat est hereticus iudicandus. Minor autem, quod iste predicantes
et tenentes animas sanctorum in celo videre deum et impugnantes contrariam350
hereticam pravitatem persequitur et molestat, per opera eius aperte probatur:
primo, quia ideo, ut fertur, quemdam predicatorem in theologia magistrum
carceri mancipavit; secundo, quia, ut dicitur, volentes predicare veritatem

325 primo] modo added Ed   326 et1] reprobantes added Es | impugnantes] omitted B   332 Secundo]
tercio Az   333 cauta] Pa Ess Ed: tanta W   336 confitentes] omitted Bz   337 Item] tercio Bz
peccat…delinquit] peccant et delinquunt Bz | predicantes] veritatem Ed   338 tales] Bz: omitted W
Sed…recipiunt2] Pb Bz: omitted Ed   339 veritatis] et tamen added Ed   340 receperit] Ly S: recipit
W |  vel] neque Ly S; non added Bz  | audierit] audiet Az   342 erit] Es Ly S: est Az Vb   343 Igitur
gravius] omitted Es   345 tale] tantum added Bz   349 iste] isti Pa Vb

329 Timotheum] 2 Tim. 3:8   335 Dixit Apostolus] C.24 q.3 c.29, col. 998   339 Matthei] 10:14-15



64 [De revocacione ficta]

catholicam privavit sermonibus consuetis; tercio, quia, ut narratur, quosdam
amicos suos suadentes sibi veritatem predictam male portavit; quarto, quia, sicut 355
fertur, scripta defendencium veritatem predictam conatur pervertere et eripere
eos in verbis, ut sic cogat eos a veritate consona cessare. Ista et multa alia que
dicitur fecisse in defensores veritatis catholice consistunt in facto, et ideo non
per racionem vel auctoritatem sed per testes et alia documenta legitima sunt
probanda. 360

Secundo, per opera eius ostenditur quod est hereticus manifestus. Nam
errans contra fidem qui in favorem sui erroris reprobos et malignos promovet et
exaltat hereticus est censendus, quia talis non est paratus corrigi, et per conse-
quens est hereticus reputandus. Sed inventor heresis sepe dicte in favorem
erroris sui hereticos, reprobos et malignos, ut refertur, promovet et exaltat; igitur 365
hereticus est censendus. Maior est manifesta. Minor in facto consistit, et ideo
per legitima documenta est probanda.

Ex dictis aperte colligitur quod secundo promittebatur probandum in princi-
pio istius capituli: quod, scilicet, licet assertor heresis antedicte possit converti
ad catholicam veritatem, tamen nullo modo poterit excusari quin fuerit hereti- 370
cus.

Tercio principaliter est dicendum qualem revocacionem ipsum oportet facere
si velit inter catholicos reputari, que scilicet declaret ipsum non esse hereticum
(licet per nullam revocacionem poterit declarare se non fuisse hereticum). Ad
cuius evidenciam est sciendum quod errantes primo modo, secundo et tercio, de 375
quibus dictum est in quarto notabili, ad hoc quod debeant catholici reputari,
necesse est quod simpliciter et absolute sine omni condicione (sicut dictum est
in quinto notabili) revocent suum errorem et fateantur se errasse. Errantes autem
quarto modo, de quo dictum est in <quinto> notabili quarto prescripto, si cog-
noverint se errasse, per puram revocacionem absque omni condicione ad hoc 380
quod pro catholicis habeantur satisfacere restringuntur. Si autem aliquis erraver-
it quarto modo, non tenetur aliquid revocare proprie loquendo, sicut ante dictum

354 quosdam] Bz: quondam A Vb   355 male…356 predictam] omitted Es Ax Lb   356 eripere]
arripere Ed, capere Es   358 fecisse] Ed: omitted W   365 hereticos] omitted Ed | et malignos]
omitted A   368 secundo] duo A | promittebatur] promittebantur Pa Ed | probandum] probanda Pa Ed
369 licet] omitted Ed | possit] posset Vb   372 Tercio] Ly: secundo W   373 que] Ed Bz: qua Az Vb
376 quarto] tercio Ed   378 se] sic added Bz   379 in] Kilcullen: in quinto W | quarto2] omitted Ly
prescripto] suprascripto Ly; scripto Az   380 per] Lb: omitted W | puram] Vb La Lb Fi: primam W
381 restringuntur] astringuntur B

376 quarto] See above, line 130   378 quinto] Rather, in the seventh, above, line 205
379 quinto…quarto2] See above, line 130



65Capitulum 11

est in sexto notabili, sed sufficit sibi facere protestacionem, nisi per alia verba
eius aut opera possit de pertinaci animositate convinci.

Ex istis duo liquide constant. Primum est quod omnes heretici, sive sint385
scientes heretici sive nescientes heretici (de quorum differencia dictum est in
tercio notabili suprascripto), et omnes eciam catholici qui sciunt se ex ignoran-
cia vel simplicitate contra fidem errasse, ad hoc quod pro catholicis habeantur,
tenentur errorem suum pure et absolute et simpliciter sine omni condicione,
notificacione et palliacione revocare et se errasse fateri. Secundum est quod390
catholicus errans ex sola simplicitate non tenetur aliquem errorem revocare, sed
si nichil habetur contra ipsum nisi quod talem errorem tenuit absque omni
pertinacia opinando antequam sibi constiterit quod erravit, sufficit quod protest-
etur se ex intencione nichil dixisse contra fidem et quod paratus est revocare, si
cognoverit se errasse.395

Primum istorum auctoritate, exemplis, et racione probatur. Auctoritate
quidem primo Leonis pape, ut habetur 1a, q. 7a, c. Saluberrimum, evidenter
ostenditur. Ait enim: “Saluberrimum et spiritualis medicine utilitate plenissi-
mum est ut (sive presbyteri, sive diaconi, sive subdiaconi, aut cuiuscumque
ordinis clerici) qui se videri correctos volunt atque ad fidem catholicam, quam400
pridem amiserant, rursum reverti ambiunt, prius errores suos et ipsos auctores
erroris a se dampnatos sine ambiguitate fateantur, et sensibus pravis eciam
peremptis, nulla desperandi supersit occasio, nec ullum membrum talium possit
societate violari, cum per omnia illis professio propria ceperit obviare”. Ex
quibus verbis evidenter colligitur quod omnes errantes contra fidem, qui volunt405
videri correcti, suos errores revocare tenentur.

Ad hoc est facile respondere quod errantes primo modo, secundo, tercio et
quarto, si se errasse cognoverint, tenentur velle videri correcti, et ideo pure et
sine omni condicione suos errores revocare tenentur. Errantes autem quarto
modo, si se errasse nequaquam cognoverint, non tenentur de hoc velle videri410
correcti pro tunc; sed nec tenentur tunc scire se errasse.

385 Ex…omnes] omitted Es Ax Fi   387 eciam] omitted Ed   391 simplicitate] credere added Az B
394 contra…et] eciam A   396 probatur] probaretur Az   397 ut habetur] omitted A   401 pridem] Es
Fi S: quidem W   403 peremptis] ut added Bz   404 violari] violentari Ed   405 verbis] omitted Ly
407 Ad]  sed dices forte ex hac auctoritate videtur posse inferri quod qualitercumque errantes
teneantur errorem suum revocare si voluerint videri correcti cuius tamen oppositum assumitur in
secundo quod sequitur ex dictis ad Ly  | tercio] omitted Vb

383 sexto] See above, line 192   387 tercio] See above, line 107   397 Saluberrimum] C.1 q.7 c.21,
col. 435   407 hoc] The objection seems to have dropped out of the text. The editor of Ly has
attempted to supply it, presumably by conjecture.



66 [De revocacione ficta]

Ad predictam conclusionem est concilium Martini Pape, in quo, ut legitur 1a,
q. 7a, c. [Si quis episcopus, dictum est:] “Si quis episcopus vel alicuius episcopi
presbyter aut diaconus in alicuius heresis opinionem offenderit, et ob hanc
causam fuerit excommunicatus, nullus episcopus in communione eum recipiat, 415
nisi prius in communi concilio, porrecto fidei sue libello, satisfaciat omnibus, et
ita liberam teneat suam purgacionem. Hoc idem et de fidelibus laicis sit decre-
tum, si in aliquam heresis opinionem fuerint nominati”. Ex quibus verbis datur
intelligi quod omnes errantes contra fidem qui errores suos revocare tenentur
pure suam debent confiteri fidem, et per consequens pure et absque condicione 420
suos errores revocare.

Hoc eciam ex decreto Pape Lucii, quod ponitur Extra, De hereticis, Ad
abolendam, potest intelligi vel colligi evidenter.

Verum quia auctoritates predicte, et alie de ista materia, ad intellectum
perversum possunt trahi, sunt duo notanda, quorum primum est, quod in auctori- 425
tatibus predictis quedam ponuntur que sunt de iure humano positivo; aliquid
autem continent quod est de iure divino, quod omnes summi Pontifices et omnia
concilia generalia mutare non possunt. Asserunt enim auctoritates prefate quod
errantes contra fidem errorem suum revocare pure tenentur, quod verum est
secundum legem divinam, quantum ad simplicitatem revocacionis, presertim si 430
aliqui scandalizati fuerint de errore. Debent enim errorem dimittere et, propter
scandalum sedandum, fateri se errasse et veritatem catholicam fateri, iuxta illud
Matthei 10o, “Omnis ergo qui confitetur me coram hominibus, confitebor et ego
eum coram Patre meo qui in celis est”, et ad Romanos 4o, “Corde creditur ad
iusticiam, ore autem confessio fit ad salutem”. Quod autem secundum concilium 435
Martini pape errantes debeant libellum fidei sue in concilio communi porrigere,
et secundum Lucium papam heretici debent suam heresim abiurare, est ex iure
humano et ex iure positivo, quod ex causa iusta instituitur et posset ex
racionabili causa mutari.

413 c…est] Kilcullen: c. W   414 diaconus] vel acolitus added A | in…heresis] Ess S: in alicuius Vb
Lb; omitted W   418 aliquam] Es Fi S: aliqua A | opinionem] B S: opinione A | nominati] Bz Fi S:
nodati A   421 errores] tenentur added Bz   423 vel colligi] omitted Bz   424 alie] alia Ed
426 humano] et added Ed   427 omnes] omnino Bz | omnia] omitted B   428 enim] autem A
432 sedandum] Vb Es Fi: credendum Pa Pz, cedendum Pb Ca, eruendum Ly   433 confitetur]
confitebitur S | hominibus] omnibus Ly   437 est] Esb La Lb: et Pa Vb Ed; omitted Pb Ca
438 humano…iure] omitted B | iusta] omitted B | instituitur] noscitur institutum Es | et2] omitted Ed
posset] potest Ed

413 Si1…episcopus1] C.1 q.7 c.22, col. 435-6   422 Ad abolendam] X 5.7.9, col. 780   433 Matthei]
10:32   434 Romanos] 10:10



67Capitulum 11

Secundo sciendum est quod heretici sic tenentur suum errorem revocare440

quod et debent simpliciter et pure fateri se graviter deliquisse, et ideo secundum
canonicas sancciones sunt graviter puniendi; sed errantes contra fidem ex sola
simplicitate vel ignorancia absque omni pertinacia, licet pure et sine omni
condicione debeant revocare suum errorem, non tamen tenentur fateri se errando
peccasse, saltem mortaliter. Nec post revocacionem huiusmodi est eis penitencia445
imponenda, nisi forte sponte vel ad cautelam vel ex humilitate voluerint peniten-
ciam sustinere. Nec propter talem errorem sunt infamia aliqua notandi.

Sic igitur auctoritatibus patet quod omnes heretici, sive scientes sive ne-
scientes, si voluerint correcti videri, et eciam omnes catholici errantes postquam
cognoverint se errasse, pure et sine omni condicione et palliacione suum debent450

revocare errorem, fatendo se errasse et protestando quod de cetero scienter
contra catholicam veritatem nequaquam intendunt errare.

Hec eadem assercio aperte probatur exemplis. Primum autem exemplum
habetur in decretis, 1a q. 7a, c. Maximum, ubi de quodam heretico dicit Leo
papa: “Maximum quoque ex laico, reprehensibiliter licet ordinatum, tamen si455

donatista iam non est, et a spiritu scismatice pravitatis alienus est, ab episcopali
(quam quoquomodo adeptus est) non repellimus dignitate, ita ut ipse libello ad
nos directo catholicum se esse manifestet”. Ex quibus verbis habetur quod iste
quondam donatista pure et sine omni condicione debuit manifestare se esse
catholicum, quod facere nequaquam potuit nisi pure et sine omni condicione460
heresim abnegando.

Secundum exemplum ponitur, c. Donatum, de quodam alio, de quo idem
Leo papa sic ait: “Donatum autem Seiacensem ex Novaciano (ut comperimus)
cum sua plebe conversum, ita Dominico gregi volumus presidere, ut libellum
sue fidei meminerit ad nos dirigendum, quo et Novati dogmatis dampnet er-465

rorem, et plenissime confiteatur catholicam veritatem”. Ex hiis colligitur quod
iste Donatus debuit plenissime catholicam veritatem confiteri; igitur et debuit
pure et sine omni condicione pravitatem hereticam abnegare.

Tercium exemplum ponitur de cons., dist. 2a, c. Ego Berengarius, ubi clare
habetur quod Berengarius pure et sine omni condicione et palliacione sane470

441 et1] omitted Ed   442 errantes] ignorantes Ed   443 vel] et Ed   445 saltem] omitted Es   446 vel1]
omitted B | voluerint]  Pa Ly: voluerit Pb Pz Ca Fr, velint B   448 scientes] scienter Bz | nescientes]
nescienter heretici Bz   450 cognoverint] cognoverunt Ed   452 intendunt] intendant Ed
455 reprehensibiliter] Az Fi S: reprehensibili Ed   460 omni] omitted Az Vb   463 sic] omitted B
465 Novati] S: novacianem Az; novaci- W   466 confiteatur] Es Fi Ed S: confiteri Az Vb

454 Maximum] C.1 q.7 c.19, col. 435   462 Donatum] C.1 q.7 c.20, col. 435   469 Ego Berengarius]
De Cons., D.2 c.42, col. 1328



68 [De revocacione ficta]

revocavit errorem, immo anathematizavit, dicens: “Ego Berengarius, indignus
ecclesie sancti Mauricii Andegavensis diaconus, cognoscens unam catholicam et
apostolicam fidem, anathematizo omnem heresim, precipue eam de qua
hactenus infamatus sum, que asserere conatur panem et vinum”, et cetera. Ex
hiis verbis patenter habetur quod iste pure et sine omni condicione ac pallia- 475
cione suum revocavit errorem.

Quartum exemplum est de beato Augustino, qui quandoque perpendit er-
rorem, absolute pure et sine omni condicione revocavit eundem. Unde in episto-
la ad Vincencium, et ponitur 23a, q. 6a, c. Vides, sic dicit: “Mea primitus senten-
cia erat, neminem ad veritatem Christi cogendum, verbo esse agendum, 480
disputacione pugnandum, racione vincendum, ne fictos catholicos haberem,
quos apertos hereticos noveram. Sed hec opinio mea non contradicencium
verbis tantum, sed demonstrancium superabatur exemplis”. Ex quibus verbis
patenter habetur quod beatus Augustinus pure et sine condicione fatebatur
opinionem suam superatam a veritate fuisse, et ita opinionem suam pure et sine 485
omni condicione revocavit. Non enim in revocacione necesse est uti verbo
revocandi, sed sufficit verbis equipollentibus uti.

Si enim dicit quis, “Reprehendo hanc opinionem meam vel sentenciam”, vel
“Dico esse falsam”, aut “contra veritatem”, immo si dicit, “Fateor assercionem
contrariam esse veram”, vel verba equipollencia profert, in rei veritate pure et 490
sine omni condicione errorem suum pretendit revocare. Et isto modo Augustinus
errores revocavit quamplures, ipsomet testante, qui in principio libri Retracta-
cionum ait: “Iam diu illud facere cogitabam atque disponebam quod nunc
adiuvante Domino adgredior, quia differendum esse non arbitror, ut opuscula
mea — sive in libris, sive in epistolis, sive in tractatibus — cum quadam 495
iudiciaria severitate recenseam, et quod me offendit velut censorio stilo
denotem. Neque enim quisquam, nisi imprudens, ideo quia mea errata
reprehendo me reprehendere audebit. Sed si dicit non ea debuisse a me dici que
postea michi eciam displicerent, verum dicit, et mecum facit; eorum quippe
reprehensor est quorum et ego sum”. Et postea ait: “Quicumque ista lecturi sunt, 500

471 errorem] omitted Bz   472 Andegavensis] ecclesie added W (except Es Ba Fi) | unam] veram Es
Ed S   474 que] Ca Esm Ed S: qua Pa Pb Vb La Lb Fi | asserere] astruere Ed S | conatur] Es Pz S:
conor Az Vb La Lb Ax, cognatur Ly   477 perpendit] predicavit Ly   479 Mea] S Vb Es Ed: in ea W
480 cogendum] esse added Esm S   482 non] S: omitted Vb | contradicencium verbis] contra
divinum verbum Az   483 demonstrancium] Ess Ed S: tenencium W   485 et2] omitted Ed
492 errores] suos added Ed | revocavit] revocat Bz   493 illud] est ut S | cogitabam…disponebam]
cogito...dispono B S   496 offendit] B S: offenderit A   497 quisquam] quamquam Vb | nisi] enim
Vb, omitted Es   498 dicit] me added Bz

479 Vides] C.23 q.6 c.3, col. 948   492 Retractacionum] CSEL vol. 36, pp. 7, 10



69Capitulum 11

non me imitentur errantem, sed in melius proficientem”. Ex hiis aliisque
quampluribus verbis beati Augustini concluditur aperte quod beatus Augustinus
errores suos pure et sine omni condicione voluit revocare. Unde et in libro
Retractacionum, de se et de suis opinionibus loquens, sepe utitur talibus verbis:
“temere dictum est”, “minus considerate dictum est”, “hoc improbo et non505
approbo”, “nec illud michi placet”. Ex quibus modis loquendi colligitur
evidenter quod Augustinus plures errores pure et sine omni condicione ac
palliacione revocavit (licet plura dicta sua non revocaverit in libro
Retractacionum, sed retractavit exponendo quem de ipsis habuit intellectum).

Sed forte quereret aliquis, an Augustinus fuerit hereticus, ex quo plures510
errores contra fidem docuerat. Ad quod dicendum est quod Augustinus post
conversionem suam propter nullum errorem fuit hereticus reputandus. Quia
nullum errorem contrarium veritati catholice que apud omnes catholicos tam-
quam catholica existit divulgata, nec aliquem errorem contra veritatem catholi-
cam quam credere tenebatur explicite, tenuit, eciam opinando; sed ex sola515
ignorancia aut simplicitate erravit, quesivitque cauta sollicitudine veritatem,
quam postquam invenit, statim correxit se, ac loco et tempore opportunis pure et
sine omni condicione revocavit errorem et confitebatur plenissime catholicam
veritatem.

Sic igitur manifeste est ostensum quod tam omnes heretici quam catholici ex520
ignorancia contra fidem errantes, postquam cognoverint se errasse, pure et sine
omni condicione errores suos revocare tenentur.

Et hec eadem assercio racione probatur. Nam quilibet catholicus, loco et
tempore opportunis, aliis circumstanciis necessariis debitis observatis, pure et
sine omni condicione confiteri tenetur catholicam veritatem. Confessio autem525
catholice veritatis est reprobacio contrarie heretice pravitatis antea opinate vel
asserte et pura et sine omni condicione revocacio heretice pravitatis. Sic igitur
quilibet, loco et tempore opportunis, aliisque circumstanciis debitis et neces-
sariis observatis, pure et sine condicione, postquam cognoverit se errasse,
errorem revocare tenetur.530

502 concluditur] claret Bz   503 et2] omitted Bz   505 improbo] reprobo Bz | et] vel Bz
508 licet…revocaverit] omitted Bz   509 quem] quod Az Vb   512 propter] per Bz   516 cauta] Ed:
tanta W   526 contrarie] Ca B: contraria A | opinate] tente Ly   527 pura] pure Ed | omni] Bz: omitted
W | Sic] Bz Ly: sicut W   528 aliisque] Bz Fr: vel Pa Pb, aliis W | et2] omitted Es   529 cognoverit]
novit Ed



70 [De revocacione ficta]

Amplius, secundum Augustinum in epistola ad Vincencium, et ponitur 23a,
q. 7a, c. ult., nemo potest gaudere se esse correctum nisi doleat se fuisse perver-
sum, et secundum Gelasium, ut habetur 24a, q. 2a, c. Legatur, nulli nisi se corri-
genti est venia concedenda. Igitur, consimiliter, nemo potest gaudere se ad
catholicam veritatem esse reversum nisi doleat se a veritate catholica deviasse, 535
et per consequens qui contra fidem erravit, si vere et non ficte revertitur, omnem
dimittit hereticam pravitatem et errorem contrarium. Nec potest autem errorem
perfecte, meritorie et virtuose dimittere nisi satisfaciat illis quos prius scan-
dalizaverat (vel quibus dederat occasionem errandi), quod nequaquam facere
potest nisi pure et sine omni condicione revocando errorem. Igitur talem revoca- 540
cionem eum facere oportet, si Deo et catholicis satisfacere cupit.

Iste autem raciones non procedunt de hereticis errantibus non manifestis sed
occultis, quia illis sufficit ad veritatem redire catholicam (et qui dampnabiliter
erraverunt, confiteri debent secundum formam ecclesie sacerdoti): licet raciones
predicte procedant de hereticis et errantibus manifestis et publicis, qui alios 545
scandalizaverunt, vel saltem aliis occasionem errandi dederunt, et [probent]
quod isti debeant pure et sine omni condicione revocare errores.

Tercio sic. Sicut peccata sunt purganda, sic revocandi sunt errores. Sed
secundum Calixtum papam, ut habetur Extra, De penitenciis et remissionibus, c.
1o, “Manifesta peccata non sunt occulta correccione purganda”, nec sunt sub 550
condicione expurganda. Igitur errores manifesti et divulgati non sunt secrete nec
sub condicione, sed pure et simpliciter revocandi. Sic ergo patet quod omnes
heretici et omnes errantes, postquam cognoverint se errare, pure et sine omni
condicione suos errores revocare tenentur, vel occulte saltem coram deo si sint
occulti, [vel] publice si errores suos publicaverint (quia illis quos scandaliza- 555
verunt, vel quibus saltem occasionem errandi dederunt, satisfacere obligantur).

Secundo probandum est quod errans contra catholicam veritatem quam non
tenetur explicite credere ex sola simplicitate vel ignorancia absque omni pertina-
cia, antequam cognoverit se errasse, non tenetur errorem aliquem revocare, sed

532 ult] quasi added A   533 habetur] omitted Ly | nulli] enim added B   536 si] etsi Ed | revertitur]
debet added Bz   537 dimittit] omitted Bz | errorem1] dimittere added Bz | autem] ante Ed Bz
538 scandalizaverat] scandalizaverit Ed   539 dederat] dedit Ed | occasionem] Ed: accionem vel
occasionem W   541 Deo et] idem Ly; ideo et Vb Pz   544 erraverunt] erraverint Vb   545 predicte]
omitted A | procedant] procedunt Vb   546 et probent] Kilcullen: et W   547 debeant] debent A
548 sic1] idem probatur ratione Ly   553 errantes] Bz: revocantes A Vb   555 vel] Ballweg: et W;
non added A | publice] publici Az Ly | si] et A | suos] non added Pb Ca Ed | publicaverint]
publicaverunt A | illis] illos Az Vb | scandalizaverunt] scandalizaverint Vb   556 dederunt] dederint
Vb   558 omni] omitted Bz

532 c ult] C.23 q.7 c.4, col. 952   533 Legatur] C.24 q.2 c.2, col. 984   549 Extra] X 5.38.1, col. 884



71Capitulum 11

sufficit protestari quod paratus est revocare, si se errasse cognoverit. Quod pro-560

batur sic. Nullus tenetur mentiri; igitur talis non tenetur recognoscere se errasse,
ex quo credit se numquam errasse; ergo quamdiu sibi non constat quod erraverit,
errorem revocare non debet.

Sed diceret aliquis quod per hanc racionem nullus hereticus nescienter
teneretur suam heresim revocare: quia mentiri non debet; ergo non debet reco-565

gnoscere se errasse, ex quo credit se numquam errasse. Ad hoc dici potest quod
per racionem predictam bene probatur quod hereticus nescienter, stante con-
sciencia qua putat se veritatem tenere, non debet revocare errorem; sed illam
conscienciam tenetur dimittere, et non tenetur heresim tenere. Sed qui errat
contra veritatem quam non tenetur explicite credere non tenetur de necessitate570

salutis conscienciam talem dimittere, nec peccat mortaliter conscienciam talem
habendo, antequam cognoverit se errasse. Et ideo non est simile de heretico et
de tali errante.

Ex predictis concluditur manifeste qualem revocacionem debet facere
inventor heresis saepedicte, si velit inter catholicos reputari, que scilicet declaret575

ipsum non esse hereticum pro heresi memorata (licet per nullam declaracionem
poterit declarare se non fuisse hereticum). Quia ipse pure et sine omni condi-
cione ac palliacione dictam heresim revocare tenetur hiis verbis vel equipollen-
tibus: “Abnego heresim quam predicavi et docui, qua asseritur quod anime
sanctorum in celo non clare vident deum; consencio autem fidei orthodoxe, ac580
corde et ore confiteor quod anime sanctorum purgate in celo sunt deum facia-
liter clare videntes”. Quod autem talem revocacionem facere teneatur ex pre-
missis ostenditur. Nam ostensum est quod omnes errantes contra veritatem
catholicam quam credere tenentur explicite suum errorem pure et sine omni
condicione revocare tenentur. Sed iste errat contra veritatem catholicam quam585
credere tenetur explicite. Igitur dictam heresim pure et sine omni condicione
revocare tenetur.

Et ideo cum dicit, “Numquam tamen nostre intencionis fuit dicere aliquid
contra fidem”, per hec verba minime excusatur, sicut nec Greci, Iacobite,
Georgiani, Arriani, Sabelliani, Donatiste et alii heretici quamplurimi minime590
excusantur licet non fuerit intencionis eorum aliquid dicere contra fidem. Licet

560 errasse] errare A   561 errasse] errare Ed   562 ex…errasse] Es La Lbm (cf. line 566 below):
omitted W  | ergo] omitted A | erraverit] et sic added Ed   565 ergo…recognoscere] omitted Ed
570 explicite] omitted Bz | non tenetur2] omitted Bz   571 salutis] omitted Bz   572 errasse] errare A
574 manifeste] quod added Az   576 declaracionem] revocacionem Bz   579 predicavi] Vb Lb Fr:
putavi Pa, probavi W | qua] quia Ed | asseritur] disseritur Vb Bz, asserui Ed   582 teneatur] tenetur
Ed



72 [De revocacione ficta]

enim excusetur per hoc quod non fuerit scienter vel sciens hereticus, non tamen
poterit excusari quin fuerit, saltem nesciens vel nescienter, hereticus.

Duobus autem modis debet convinci. Primo, quia non credit veritatem quam
tenetur credere explicite. Secundo, quia — esto quod non negaret veritatem 595
quam tenetur credere explicite, et ideo, hoc posito, quamvis per solas predica-
ciones suas convinci non posset, tamen — convincitur per opera sua, per que
ostendit pertinaciam manifestam, et quod non querit cauta sollicitudine veri-
tatem, et quod non est paratus corrigi.

Cum autem dicit quod “si aliquid dixerimus”, et cetera, “totum ex nunc 600
revocamus”, quamvis hic utatur verbo revocandi, tamen ista non est revocacio
proprie loquendo, sed est magis protestacio.

Et ideo hic probanda sunt duo, primo, quod hic non ponitur revocacio pro-
prie dicta, secundo, quod ista protestacio sibi non prodest. Quod vero hic non sit
revocacio, patet: quia condicionalis nichil ponit, hec autem est condicionalis, 605
igitur non est revocacio alicuius erroris. Secundo, quia revocacio est erroris
confessio; qui autem dicit aliquid condicionaliter nichil confitetur; igitur, et
cetera. Tercio, quia catholicus qui numquam erravit nullum debet revocare
errorem; predicta autem verba potest et debet dicere omnis catholicus; igitur hec
nulla est revocacio. Quarto, quia talia verba eciam diceret omnis nesciens sive 610
nescienter hereticus, qui errori suo pertinaciter adheret, putans eum esse catholi-
cam veritatem, et tamen talis per talia verba nullum revocare intendit errorem;
igitur talia verba revocacionem non continent.

Secundo probatur quod dicta protestacio sibi minime prodest. Primo, quia
protestacio tunc non prodest cum quis facit in contrarium, Extra, De censibus, c. 615
Olim, et De constitucionibus, Cum. Sed iste facit multa contra protestacionem
predictam, quia per multa facta et opera ostendit se ad revocandum nullatenus
esse paratum, sicut ostensum est prius; igitur talis protestacio tali minime pro-
dest.

595 tenetur] debet Ed | Secundo…596 explicite] omitted Ed | non] omitted A   596 predicaciones]
Vb Lb: probationes W   597 suas] omitted Ed | per que] cum A   598 ostendit] ostendunt Ly | cauta]
Ess Ed: tanta W   600 totum] omitted A   604 vero…sit] verba ista non sint Es   607 confitetur]  Bz:
profitetur W | igitur] omitted B | et cetera] Ed: omitted W   610 quia] Pa B: omitted W | eciam]
omitted B   611 adheret] adhereret B Ly   612 tamen] omitted Bz | revocare intendit] revocat Bz
616 Cum] tantum W   618 tali…prodest] omitted Bz

616 Olim] X 3.39.20, col. 630; cf. gloss, casus and v. protestatus, col. 1353 | Cum] X 1.2.9, col. 11;
cf. gloss, casus and v. sine preiudicio, col. 23



73Capitulum 11

Secundo, quia talis protestacio condicionalis minime prodest protestanti620

quem ignorancia vel simplicitas non excusat, quia in difficilibus et occultis fidei
taliter protestantur catholici, ut insinuent se errare (si errant) non ex pertinacia
aliqua, sed ex ignorancia vel simplicitate sola. Et ideo talis protestacio in diffi-
cilibus valet solummodo quando protestans potest per simplicitatem vel ignoran-
ciam excusari. Sed quod iste istis modis excusari non valeat constat aperte:625
primo non simplicitate, quia ex multa deliberacione, meditacione et studio dicit,
et cum hoc predicat heresim sepe dictam. Nec valet per ignoranciam excusari,
quia ignorancia illorum que quis scire tenetur nequaquam excusat; ipse autem
tenetur scire quod hec est veritas catholica, scilicet quod anime sanctorum in
celo clare vident deum. Quia hoc tenetur ipse credere explicite, cum sit veritas630
apud omnes catholicos divulgata, igitur per ignoranciam excusari non potest.

Tercio probatur sic. Per protestacionem communem catholicis et hereticis
non potest errans contra catholicam veritatem quam tenetur credere explicite
excusari. Hoc ex precedentibus satis apparet. Sed talis protestacio est communis
catholicis et hereticis nescienter: omnes enim tam isti quam illi protestantur, vel635
protestari possunt, se esse paratos quod, si aliquid dixerint contra fidem, totum
revocant. Et iste in hoc casu errat contra veritatem catholicam quam tenetur
credere explicite. Igitur per talem protestacionem communem minime
excusatur, nec talis protestacio sibi prodest.

Quarto sic. Si talis protestacio sibi prodesset, eadem racione prodesset640
neganti quamcumque veritatem catholicam. Sed hoc est manifeste falsum: quia
tunc liceret cuicumque predicare publice quod Christus non est passus nec
mortuus nec natus de virgine, et quod non est alia vita perpetua post hanc vitam,
et quod bona opera non prosunt post mortem, et quod deus non est diligendus, et
quod non est obediendum deo; et alia consimilia predicare liceret absque metu645
heretice pravitatis, si predicans protestaretur, dicens, “Ista dico et teneo; tamen
non est intencionis mee aliquid dicere contra fidem, et si aliquid dixi, totum ex
nunc revoco”. Sed hoc est inconveniens manifestum. Igitur nec illis nec isti talis
protestacio prodest.

620 Secundo quia] omitted Es | talis] omitted Ed      621 quem] quare Ed | difficilibus] Es La:
diffinicionibus W | occultis] Bz: obiectis W   622 insinuent] Ly: insinuentur W   623 difficilibus] B:
diffinicionibus A   625 Sed quod] omitted Vb | iste…excusari2] omitted Vb Lb Es
626 primo…simplicitate] omitted B   630 credere] scire Ed   632 probatur] idem added B
633 catholicam] catholicos Az   635 illi] alii Ed   636 se] Fr: omitted W | esse] Esm Fr Ly: omitted
W | paratos] Fr: parati W | aliquid] dicant vel added Bz | dixerint] dixerunt Pa   638 communem] Bz:
omitted W   642 predicare] Lb Ed: probare W   643 alia] aliqua Bz | hanc] istam A   645 predicare]
Vb Ed: probare W   647 totum] totaliter Bz   648 Igitur] sicut added Ly | illis] ita added A Vb | isti]
istis Bz



74 [De revocacione ficta]

Capitulum 12

Sequitur:

Et si quis magnus aut parvus aliquid habet pro conclusione affirmativa,
secure det michi et libenter recipiemus.

Hic narratur quomodo inventor erroris predicti verbis dolosis et ambiguis se non 5

pertinaciter zelare pro assercione predicta pretendit. Sed dolus eius, cum dicit,
“Si quis magnus aut parvus aliquid habet pro conclusione affirmativa, secure det
michi”, <et> ex eius operibus perpenditur evidenter. Nam ex persecucione quam
infert zelatoribus catholice veritatis constat aperte quod qui daret sibi aliquid pro
veritate, suo errori contraria, se periculo et confusioni exponeret, eo quod 10
zelatores et defensores catholice veritatis eius graciam perdunt et indignacionem
incurrunt, licet interdum forte erga aliquos callide suam indignacionem occultet.
Hoc in facto consistit, et ideo non per racionem vel auctoritatem sed per facta
eius et opera debet ostendi.

Cum vero dicit, “Libenter recipiemus”, suam dolositatem et maliciam per 15

verba ambigua molitur abscondere. Nam potest quis allegaciones contra suam
opinionem libenter recipere, vel ad reprobandum, vel ad respondendum, vel ad
investigandum qui sue opinioni dissenciunt, vel ad discuciendum, vel ad proba-
ndum. Primis tribus modis videtur probabile quod ipse libenter reciperet allega-
ciones pro parte affirmativa, ut scilicet eas reprobet, ut eis respondeat, ut qui suo 20
errori dissenciunt investiget et eos, si viderit tempus, destruat et confundat. Sed
ad discuciendum et probandum, facta eius ostendunt quod non libenter recipiet
allegaciones contra suum errorem.

Capitulum 13

Sequitur:

Et super hoc statim petivit fieri publicum instrumentum: et solutum est
consistorium.

Hic ultimo narratur quod de revocacione sua, vel protestacione, petivit fieri 5
publicum instrumentum. Sed per precedencia patet quod, iuxta processum

12.3 quis] aliquis CI   7 affirmativa] omitted Az Vb   8 michi] Kilcullen: michi et  (et hoc Ly) W
9 zelatoribus] Ca Es Ed: relatoribus W | aliquid] aliqua Ba   14 et] aut Ed   16 allegaciones] suas
added Ed   17 reprobandum] probandum Pa   18 qui] que Pa Lb Ed   19 reciperet] recipiet Vb
20 qui] que Ed   21 eos] eas Ly   22 probandum] predicandum Bz | recipiet] reciperet Es, recipiat Ed
13.3 statim] omitted Bz   5 sua] omitted Es

12.3 Et…4 recipiemus] Cf. NM, p. 1030, CI, p. 35   13.3 Et…4 consistorium] Cf. NM, p. 1030



75Capitulum 13

precedentem, tale instrumentum sibi non poterit suffragari, eo quod predicta
protestacio sibi minime prodest.

Omnia suprascripta que de meo protuli, sicut et dicta mea et opuscula
universa, correccioni et emendacioni illius vel illorum cuius vel quorum interest10
submitto, paratus, si cognovero quod aliquid dixerim contrarium veritati,
omnimode revocare. Si vero asserciones istius vel opera aliter recitaverim quam
veritas habeat, reportatoribus imputetur.
7 non] omitted B   9 et2] omitted Es   11 quod] si added Az   12 vel] illorum vel added Es





[RESPONSIONES AD QUASDAM RACIONES SOPHISTICAS
ADDUCTAS AD MUNIENDUM ERROREM IOHANNIS 22i

DE VISIONE ANIMARUM SANCTARUM IN CELO]

[Prologus]

“Qualis rector est civitatis, tales inhabitantes in ea”, quia subiectis existit
quodammodo naturale (vel ut placeant, vel ut displiceant) suis se rectoribus
conformare. Affectant autem rectores precipue ut secte sue (quantum ad ea que
fidei et religionis existimant) subiecti fervencius acquiescant. Et ideo cum rector5
infectus fuerit heretica pravitate, quia ei placere desiderant, pravitate consimili
involventur, quia exemplum erroris vehementer ostenditur quando errans timore
potencie honoratur.

Cum igitur rector in Avinionica civitate circa visionem animarum sanctarum
in celo dampnabiliter (ut fertur) noscatur errare, consequens est ut qui ei cupiunt10
placere errorem istius non metuant publicare et racionibus et auctoritatibus
scripturarum communire. Sane licet plures in sacris literis eruditi prefati rectoris
errorem de visione animarum sanctarum in celo in diversis operibus
reprobaverunt luculenter fundamentaque suorum sequacium eliserunt evidenter,
asserciones tamen et motiva quorundam qui, in favorem rectoris predicti, quod15
anime sancte in celo non vident deum publice predicare, asserere, et docere
presumunt in presenti opusculo confutare conabor. Non tamen principalem
errorem improbare studebo, quia in aliis operibus inquisicionibus eius poterit
improbacio reperiri. Sed ad quasdam raciones sophisticas quas ad muniendum
predictum errorem adducunt satagam respondere, et quorundam errores quos20

incidentaliter dogmatizant breviter reprobabo.

Capitulum 1

Quod igitur anime sancte in celo non videant deum quidam sic probare nituntur.
Tempus credendi et tempus beatifice deum videndi non compaciuntur se in-
vicem, secundum doctrinam Apostoli in multis locis, quia fidei succedit visio.
Sed tempus credendi (secundum omnes sanctos) durabit usque ad diem iudicii.5
Igitur anime sanctorum usque tunc deum non vident, nec videbunt. Quamvis
[Prologus].2 tales] sunt added Ed; et added S | subiectis] subditis Bz   3 suis] sue Bz   6 infectus]
superatus Es   7 involventur quia] quia involvuntur Ly | ostenditur] extenditur Vb Lb   10 noscatur]
noscitur Ed | ut2] quod Ed   11 publicare] publice Pa Pb   12 scripturarum] Es: scripture La; quamvis
scriptura Az Vb; quavis scriptura Ed   14 reprobaverunt] reprobaverint Es | eliserunt] Ed: eliserint
Ca Pa Vb, elicuerint Bz   16 predicare] Es Ax Lb Ed: probare W    18 inquisicionibus] inquisicius Ed
Capitulum 1.2 videant] vident A   3 invicem] omitted B   6 usque tunc] Bz: omitted W

[Prologus].2 Qualis…ea] Ecclesiasticus (Sirach) 10:2



78 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

istius racionis solucio exquisita in tractatu contra tractatum predicti Rectoris, in
quo probare conatur quod anime sancte in celo non vident deum, potuerit
inveniri, ipsam tamen volo hic aliter pertractare.

Maior itaque racionis prescripte sensum habet falsum, nam si intelligatur 10
quod tempus credendi et tempus deum beatifice videndi nullo modo sint simul,
pro diversis falsa est: quia constat quod, quantum ad angelos, est nunc tempus
beatifice deum videndi, pro Christo est eciam nunc tempus deum beatifice
videndi, quia Christus et angeli nunc beatifice vident deum; et tamen pro via-
toribus tempus est nunc credendi. Si autem intelligatur quod, in eodem, tempus 15
credendi et tempus deum beatifice videndi non compaciuntur se, conceditur.

Cum autem dicitur, quod tempus credendi durabit usque ad diem iudicii,
[verum est in viatoribus], sed in celo non est tempus nunc deum credendi esse
trinum et unum.

Sed quod nunc sit fides in omnibus vivis et defunctis probatur per illud 20
Apostoli ad Ephesios 4o, “Dedit quosdam quidem apostolos, quosdam autem
prophetas, alios vero evangelistas, alios autem pastores et doctores, ad
societatem sanctorum in opus ministerii et edificacionem corporis Christi, donec
occurramus omnes in unitatem fidei et agnicionis Filii dei, in virum perfectum,
in mensuram etatis plenitudinis Christi”. Iste autem occursus non erit ante diem 25
iudicii; igitur fides durabit in omnibus tam vivis quam defunctis usque ad diem
iudicii.

Ad hanc probacionem est facile respondere, quia Apostolus in verbis predic-
tis intendit ostendere quod usque ad diem iudicii durabit prelacio, glossa teste,
que super verbo “donec”, ait quod “tamdiu durabit hec prelacio et ordinacio, 30
donec in die iudicii nos ‘omnes’, qui sumus ‘in unitate fidei’”, et cetera. Prelacio
autem illa de qua Apostolus loquitur non est nunc in celo quantum ad animas
sanctas. Igitur per verba Apostoli non potest probari quod fides sit nunc in celo,
sed quod fides est et erit usque ad diem iudicii in vita mortali. Et hoc est verum,
quod in vita mortali durabit fides usque ad diem iudicii. 35

7 solucio] solummodo Pa    11 sint] sunt Ed | simul] Ly: et added W   14 videndi] videre Pa
15 credendi] credere Az  | tempus2] tempore Vb   16 compaciuntur se] stant simul Ed
17 iudicii…18 viatoribus] Ly: iudicii W   18 sed] B: quoniam A | non] omitted Bz   20 defunctis]
mortuis Ed   21 autem] S B: vero A   23 societatem] consummacionem S | ministerii] Fr La S:
misterii W | et] in S   24 agnicionis…dei] omitted Bz   29 durabit] stabit Ed   30 quod] quasi Vb | et]
eciam A | ordinacio] Bz S: ordinata W   32 animas sanctas] Scott: alias sectas W   34 quod] omitted
Pa Ed | diem iudicii] iudicium Ed   35 vita] omitted Ed | fides] spes Ed

Capitulum 1.7 tractatu] Not identified. Cf. CE 6.14, p. 57, and Offler's note.   21 Ephesios]
4:11-13   29 glossa] Collectanea, vol. 192, col. 201



79Capitulum 2

Sed forte diceret aliquis quod glossa asserit ibi quod fides remanebit in
omnibus quousque omnes occurramus in unitate fidei, quia dicit quod prelacio
durabit “donec, in die iudicii... omnes... in unitate fidei, id est in una et non
discrepanti fide. . . occurramus”. Ex quibus verbis colligitur quod omnes
salvandi occurrent in die iudicii in una et non discrepanti fide, igitur usque ad40
illum occursum omnes tenebunt fidem, igitur ante illum occursum nullus
salvandus erit sine fide, et per consequens non videbit deum.

Sed ad hoc respondetur quod male allegatur glossa, quia non est intencio
glosse quod durabit prelacio donec omnes occurramus in unitate fidei (quia
multi in fine prelacionis occurrent non in fide sed in clara visione), sed est45
intencio quod prelacio durabit donec omnes qui sumus, quamdiu sumus in vita
presenti, in una et non discrepanti fide [occurramus. Aliqui] occurrent in clara
visione et aliqui occurrent in fide. Et quod sic debeat intelligi glossa patet, quia
dicit, “Donec in die iudicii omnes, qui sumus in unitate fidei, et in una et non
discrepanti fide”, quamdiu scilicet sumus in vita presenti, non autem pro vita50
post mortem: nec umquam dixit Apostolus quod fides in omnibus defunctis
salvandis remanebit.

Capitulum 2

Rursus, pro errore predicto taliter allegatur. Ad hoc, scilicet quod anime sancte
in celo deum minime sunt visure, est oracio ecclesie, que dicit pro defunctis,
“Qui nos precesserunt et dormiunt in sompno pacis”, pro quibus orat ecclesia ut
lucem videndi deum deus eis concedat in futurum, scilicet post diem iudicii. Et5
si dicatur eis quod hec oracio est pro defunctis quorum anime sunt in purgatorio,
hoc improbare conantur, dicentes quod hoc non est verum, quia in oracione
ecclesie premittitur quod “dormiunt in sompno pacis”, et non pene et affliccio-
nis. Ex quibus clare patet quod oracio illa non fit pro animabus in purgatorio
existentibus sed pro illis animabus que sunt in pace et quiete et expectant post10
ultimum iudicium, et non ante, dei visionem et suam beatificacionem.

36 diceret] dicet Vb Es   37 quod] que Ed   38 die] diem Ed   39 fide…occurramus] Scott (cf. 1 Dial.
7.43, 144rb 38-9, and cf. the edition by Knysh): fide occurramus Ha Ko, igitur usque ad illam
occurramus W   40 die] diem Pa    42 deum] divinam essenciam Bz   43 respondetur] respondebitur
Az    45 occurrent] Ly Lb Fi: occurrunt Az Vb Es   46 quamdiu] quando Bz   47 discrepanti]
discrepamus Bz | fide…Aliqui] Kilcullen: fide occurremus aliqui tamen Ly, fide W   48 occurrent]
occurrerent Es   49 iudicii] nos added S | et1] id est S   2.4 dormiunt] dormierunt Bz   5 videndi]
videnti Az | deum deus] deum Az Vb, deus Bz Ed   8 dormiunt] dormierunt Es   9 fit] fuit Az

36 glossa] ibid.   2.3 oracio] Gregory, Sacramentale, PL, vol. 78 col. 214



80 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

Ut istius allegacionis perversitas clarius demonstretur, est primo sciendum
quod pacis vocabulum accipitur multipliciter in scripturis. Uno enim modo
importat concordiam unius ad alterum, teste glossa <que> super illud Apostoli
ad Romanos 15o, “Deus autem spei repleat vos omni gaudio et pace in 15
credendo”, que ait: “‘Repleat vos pace’ habita ‘in credendo’, id est det vobis
pacem, id est concordiam adinvicem”. Et super illud ad Romanos 14o, “Non est
enim regnum dei esca et potus, sed iusticia et pax”, dicit glossa “‘Pax’, id est
concordia, que est effectus iusticie”.

Aliter accipitur pax pro reconciliacione ad deum, que est per caritatem. Sic 20
accipitur pax cum dicit Apostolus ad Romanos 1o, “Gracia vobis et pax a deo
Patre”, et cetera, teste glossa, que ait ibidem, “Sicut gracia dei est qua donantur
nobis peccata, ita pax est qua ex inimicis reconciliamur deo”. Sic eciam accipit
pacem Apostolus in eadem epistola, c. 5o, dicens, “Iustificati ergo ex fide,
pacem habeamus”, teste glossa que ait ibidem, “Habeamus pacem ad deum quia 25
ei reconciliati sumus”. Sic eciam accipitur pax ad Colossenses 3o, cum dicit
Apostolus, “Pax Christi exultet in cordibus vestris”, teste glossa, que dicit
ibidem, “‘Pax Christi’, id est quam Christus habuit in se et haberi precepit, vel
quam inter deum et hominem fecit, ‘exultet in cordibus vestris’, id est sit in
cordibus vestris causa exultacionis, quod utique erit, si habeatur caritas, que 30
veram habet pacem, quam puro corde custodit. Pax enim dici non potest que non
habet caritatem, caritas vero semper secum habet pacem.”

Tercio accipitur pax pro tranquillitate mentis, et iste modus accipiendi
pacem predictis modis minime contrariatur, quamvis inter ipsum et alios aliqua
distinccio valeat assignari; et ideo tam isto modo quam secundo modo accipitur 35
pax cum dicit Apostolus ad Romanos 1o, “Gracia vobis et pax”, teste glossa, que
ibidem ait, “‘Et pax’, id est reconciliacio ad deum et tranquillitas mentis”. Sic
eciam accipitur in aliis salutacionibus epistolarum beati Pauli, sicut glossa
asserit manifeste. Sed sicut mentis tranquillitas est duplex, una scilicet perfecta,

12 Ut] et added Bz   13 scripturis] scilicet added Az | enim] omitted A   14 glossa] Kilcullen: glossa
que W | Apostoli] omitted Ed   15 vos] Es Fi Ed S: omitted Az Vb | et] in Az   16 que ait] Scott: qui
ut W   17 concordiam] concordia Ly   20 Sic] sicut Ed   22 et cetera] Es: eciam W   23 eciam] enim
A   25 ait ibidem] ad idem Ly | Habeamus] A S: habemus Vb | quia] ibidem added A Vb   28 vel
quam] A S: quia quod B   29 id…30 vestris] omitted Es Ed   30 quod utique] quia utrumque A Vb
31 quam] Es S: que W | custodit] custoditur Ly | non1] omitted S | que] etsi S   35 distinccio]
dissencio Bz

14 glossa] Collectanea, vol. 191, col. 1522D   15 Romanos] 15:13   17 Romanos] 14:17   18 glossa]
Collectanea, vol. 191, col. 1518   21 Romanos] 1:7   22 glossa] Collectanea, vol. 191, col. 1316C
24 eadem] Rom. 5:1   25 glossa] Collectanea, vol. 191, col. 1379A   26 Colossenses] 3:15
27 glossa] Collectanea, vol. 192, col. 283D-284A   36 Romanos] 1:7



81Capitulum 2

que omnem anxietatem et affliccionem excludit, alia imperfecta, que aliquam40

affliccionem secum compatitur, ita pax est duplex: una que omnem affliccionem
excludit, de qua dicitur in Psalmo, “Mansueti autem hereditabunt terram, et
delectabuntur in multitudine pacis”. Alia est pax que non omnem anxietatem et
affliccionem excludit, quam pacem optabat Apostolus discipulo suo Timotheo
dicens, “Gracia” (supple, “sit tibi”) “misericordia et pax”, id est tranquillitas45
mentis et prelibacio vite eterne: sit tibi secundum vitam eternam pax, que
tranquillitate mentis potest haberi. Unde et tranquillitatem mentis sancti quam-
plurimi habuerunt in hac vita, et tamen omni affliccione minime caruerunt.
Unde et Christus dixit apostolis, “Pacem meam do vobis”, quibus tamen dixit,
“In mundo pressuram habebitis”, quibus antea dixit, “Hec locutus sum vobis ut50
in me pacem habeatis”. Sic igitur predictis modis accipitur pacis vocabulum in
scripturis, licet eciam aliter accipi possit. Ex predictis aliisque quampluribus,
que causa abbreviacionis omitto, liquide constat quod non omnis pax omnem
penam, affliccionem et anxietatem excludit, sed aliquam secum compatitur.

Ad allegacionem itaque suprascriptam contingit dupliciter respondere. Uno55
modo quod in illa oracione, “Memento eciam, Domine, famulorum famula-
rumque tuarum qui nos precesserunt cum signo fidei et dormiunt in sompno
pacis”, orat ecclesia pro illis qui in purgatorio puniuntur, quia, licet graviter
affligantur, pacem tamen que est reconciliacio ad deum noscuntur habere. Qui
enim in caritate cum venialibus decesserunt reconciliacionem ad deum quam60
habuerunt in hac vita minime perdiderunt, et ideo in purgatorio existentes pacem
habent ad deum, licet graviter affligantur, quemadmodum apostoli et prophete et
martyres et alii sancti, quando eciam affligebantur gravissime, pacem et recon-
ciliacionem habuerunt ad deum. Et ideo concedendum est quod anime in purga-
torio existentes dormiunt in sompno pacis, licet non dormiant in sompno illius65
pacis que omnem penam et affliccionem excludit. Quare pro illis ecclesia
convenienter orat, ut scilicet post unam pacem divina clemencia aliam eis
largiatur; unde et istam duplicem pacem, quarum una est post aliam, quam
tamen non excludit oracio predicta ecclesie, aperte insinuat, cum ecclesia dicit
in deo, scilicet fide, “et dormiunt in sompno pacis: ipsis, Domine, et omnibus in70
Christo quiescentibus, locum refrigerii, lucis et pacis, ut indulgeas deprecamur”.
Hiis verbis liquide constat quod ecclesia pro illis qui dormiunt in sompno pacis
47 tranquillitate] Fr: tranquillitas W | sancti] sancte Ed | quamplurimi] apostoli Ed   50 antea] ante
Ed, antecedentia Vb | Hec] omitted Bz   53 abbreviacionis] brevitatis Bz   55 itaque] igitur Es Ed;
per added A | suprascriptam] suprascripta Ed   57 dormiunt] dormierunt Bz   69 ecclesia] Fi: omitted
W   70 in1…fide] cum signo fidei Ed   72 verbis] omitted Ed

42 Psalmo] 36(37):11   44 Timotheo] 1 Tim 1:2   49 dixit1] Jn. 14:27 | dixit2] Jn. 16:33    50 dixit]
ibid.   56 oracione] PL, vol. 217 col. 770C   69 dicit] ibid.



82 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

tantum exorat ut eis locum pacis indulgeat. Dormiunt igitur in sompno pacis, et
tamen orat ecclesia ut ad locum pacis perveniant: quia licet dormiant in sompno
pacis que est reconciliacio ad deum, ad locum tamen pacis que omnem anxi- 75
etatem et affliccionem excludit nullatenus intraverunt. Et ita patet aperte quod
predicta allegacio ex ignorancia multiplicis nominis pacis procedit. Si enim isti
inter pacem et pacem scivissent distinguere, siluissent.

Sicut autem est distinguendum inter pacem et pacem, ita eciam distinguen-
dum est inter quietem et quietem. De multiplici enim quiete legitur in scriptura 80
divina, sed de duplici quiete tantummodo ad presens loqui sufficiat. Est enim
quedam quies ab actibus viciorum, de qua dicitur Isaie 1o, “Quiescite agere
perverse”, et ista quies non omnem affliccionem et penam excludit, cum ista
quies in vita presenti (saltem ad tempus) possit haberi. Alia est quies que erit in
vita eterna, que omnem penam et affliccionem excludit. Anime igitur in purga- 85
torio existentes in Christo quiescunt ab omnibus actibus viciorum, quia nullum
actum viciosum committunt, sed quietem eternam, que omnem penam et afflic-
cionem excludit, minime sunt adepte. Orat igitur ecclesia ut anime, quiescentes
in Christo ab omnibus actibus viciorum, ad locum refrigerii qui caret omni
affliccione ducantur. 90

Cum igitur dicunt isti quod anime in purgatorio non dormiunt in sompno
pacis, si intelligant (ut series dictorum suorum insinuat) quod nullo modo
dormiunt in sompno pacis, errant aperte, quia hoc non esset aliud quam dicere
quod non essent reconciliate ad deum: sed anime ille dormiunt in sompno pacis,
quamvis sint in affliccione et pena, quia non omnis pax penam et affliccionem 95
excludit.

Aliter ad allegacionem predictam potest dici quod ecclesia in oracione
predicta non solum orat pro animabus in purgatorio existentibus, sed eciam orat
pro animabus sanctis in celo, ut scilicet anime sancte que dormiunt in sompno
pacis, resumptis corporibus, ad locum refrigerii, lucis et pacis, que ultimum 100
gradum essencialem et accidentalem pacis eterne quem umquam habiture sunt
includit, perveniant, quam pacem anime in celo ante diem iudicii non habebunt.
Quamvis enim nunc videant deum et sint beate, beatitudo tamen earum, et per
consequens pax earum eterna, erit post iudicium augmentata, quia tunc clarius

73 igitur] eciam Ed   75 anxietatem] penam B   79 ita] sic Ed | distinguendum est] distinguere
oportet B   82 actibus] operibus Bz   83 cum] tamen Pa   84 vita] omitted Ed   93 esset] est Bz Ly
94 sed] omitted B   95 sint] omitted Ly | non] omitted Es | pax] omnem added Bz   100 que] id est ad
Esm   101 pacis] patrie Es | umquam] numquam Az Pz, quandoque Ly   102 includit] omitted Bz

75 reconciliacio] See above, line 37   82 Isaie] 1:16   91 dicunt] above, line 7



83Capitulum 3

videbunt deum, et de resumpcione corporum et complecione civitatis eterne et105

aliis pluribus tunc gaudebunt.

Capitulum 3

Amplius quidam predictum errorem, quod anime in celo non vident deum, sic
probare nituntur. Ambrosius in libro De bono mortis dicit quod anime purgate
post claustrum corporum visione spirituali, que est per speciem, vident deum, et
certum est, quod nulla species est ita medium efficax sicut humanitas Christi5
hominis, et cetera. Sed ista allegacio predictum errorem aperte convincit. Nam
qui videt deum per speciem clare videt deum; videre enim per speciem distin-
guitur contra videre deum “per speculum et in enigmate”, et per consequens
distinguitur contra noticiam illam que est per fidem, quod Apostolus 2a ad
Corinthios 5o aperte insinuat, dicens, “Per fidem enim ambulamus, et non per10

speciem”, ubi dicit glossa: “Et est illuminacio per fidem, et illuminacio per
speciem. Modo per fidem tantum illuminamur, non per speciem. Homini enim
vitam mortalem adhuc agenti non potest contingere, ut dimoto atque discusso
omni nubilo fantasiarum corporalium, serenissima incommutabilis veritatis luce
pociatur et, mente penitus a consuetudine vite humane alienata, constanter et15
indeclinabiliter illi adhereat”. Ex hiis verbis aperte colligitur quod visio dei per
speciem a cognicione per fidem distinguitur, et quod visio dei per speciem cum
fide non manet. Quare si secundum beatum Ambrosium (ut iste allegat) anime
purgate post claustrum corporum visione que est per speciem vident deum,
sequitur quod non ambulant tunc per fidem: si autem per fidem tunc non ambu-20
lant, clare vident deum. Igitur anime sancte in celo clare nunc vident deum.

Cum autem iste dicit, quod nulla species est ita medium efficax sicut est
humanitas Christi hominis, multipliciter errat. Primo in hoc quod adducit in
probacione quod visio dei per speciem de qua loquuuntur sancti sit per creatu-
ram mediam representantem divinam essenciam, quod falsum est: quia species25

106 tunc] plus added Lb, post added W (except Fi)   3.3 Ambrosius] enim added Ed   7 deum2] unde
added Bz | enim] deum Es   8 deum] omitted Ed | et1] omitted S   10 et] omitted B   11 Et] omitted S
fidem] est added S   12 fidem] Lb Bz Fi S: speciem Ca Pb Vb Ed | illuminamur] illuminantur Vb
speciem2] B S: speculum A   13 dimoto] Vb Ess S: dimisso A   14 serenissima] A S: secretissima B;
et added A | incommutabilis] incommutabili Ly; tante added A Vb | luce] omitted Vb   15 humane]
huius S   16 indeclinabiliter] A S: indeterminabiliter B | illi] omitted Es; modo added B | adhereat]
habeat Vb, hereat S   17 per fidem] Bz: semper Ca Fr Vb Fi; omitted W   21 Igitur…deum2] omitted
Ed Es   22 ita] tam Ed   23 in1] omitted B | quod] omitted B | in probacione] ut probet B   24 sit] Pa
Pb: est Bz, fit Ed

3.3 De bono mortis] CSEL, vol. 32, p. 701 ff.  | dicit] What follows does not seem to be direct
quotation from Ambrose.   8 per1…enigmate] 1 Cor. 13:12   10 Corinthios] 2 Cor. 5:7   11 glossa]
Collectanea, vol. 192, col. 39B



84 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

illa per quam dicunt sancti sanctos in celo videre deum non est aliqua creatura,
sed est ipsa divina essencia, teste glossa, que super illud Apostoli, “Per fidem
enim ambulamus, non per speciem”, dicit primo, “Non per presenciam eorum”.
Ambulare igitur per speciem est ambulare per presenciam divine essencie, ut
scilicet ipsa divina essencia per seipsam et non per creaturam aliquam videatur. 30
Hoc eciam glossa 2a ad Corinthios 12o, super illud Apostoli, “Scio hominem in
Christo ante annos quattuordecim, sive in corpore”, et cetera, asserit manifeste,
et loquens de visione intellectuali divine essencie non per aliquam creaturam,
ait: Ubi et deus videtur non per corporalem visionem, “ut in Sina” Moyses, “vel
per spiritualem, ut vidit Isaias et Iohannes in Apocalypsi, sed per speciem et non 35
in enigmate”. Ex quibus verbis datur intelligi quod visio qua deus videtur per
speciem non est per aliquam creaturam sed per ipsam divinam essenciam. Unde
et glossa ibidem subdit, “Hoc modo visionis petivit Moyses videre deum, id est
in substancia qua deus est, quem multis figuris viderat et facie ad faciem ei
locutus fuerat, quia ibi, id est in illa specie, qua deus est” cercius videtur. Ecce 40
quod aperte asseritur quod quando videtur deus in sua substancia, videtur in
specie qua deus est; et per consequens visio dei per speciem non est per mediam
creaturam, sed est per ipsam divinam essenciam. Unde et glossa subdit ibidem,
quod “ubi, id est in qua claritate speciei, nemo vivens in istis sensibus deum
videt. Hoc est tercium celum, scilicet visio qua deus videtur facie ad faciem. Et 45
iste est paradisus (si dici potest) paradisorum”. Ex quibus verbis patet quod visio
dei non per mediam creaturam est visio qua deus in claritate speciei sue videtur,
et per consequens visio dei per speciem est visio dei non per mediam creaturam.

Quod glossa super illud 1a ad Corinthios 13o, “Videmus nunc per speculum
in enigmate, tunc autem facie ad faciem”, testatur aperte dicens, “‘Tunc autem’ 50
videbimus ‘facie ad faciem’, id est manifeste, a simili recto vultu se intuencium.
Est enim quedam visio huius temporis, et altera futuri. Ista est per fidem, illa erit
per speciem”. Ex quibus verbis evidenter habetur quod visio dei per speciem
distinguitur a visione per fidem, et visio dei per speciem est illa quam vocat ibi

26 sanctos] animas sanctorum Bz   29 Ambulare] Ed: ambulatur W   30 aliquam] Es Lb: aliam W
32 sive] Bz Lb S: omitted W    33 et] que B | divine essencie] omitted Ed   35 et2] omitted S   38 id
est] omitted Ed   39 quem] S: quam in W   40 fuerat] erat S; ut added A | id] illud A | est2] longe
ineffabilius et presencius id est added Esm Bam (continuing with the gloss).   43 essenciam]
substanciam added Pa, sentenciam added Vb, suam added Ed    44 qua] aliqua Ed | vivens] S: videns
W; vel vivens added B   45 visio] visione Ed   51 manifeste] S: in similitudine W   52 et altera] erit
altera visio S

27 glossa] Collectanea, vol. 192, col. 39A | illud] 2 Cor. 5:7   31 Corinthios] 2 Cor. 12:2   34 ait]
Collectanea, vol. 192, col. 82A. Only the words in quotation marks have been found in the source.
49 Corinthios] 1 Cor. 13:12   50 dicens] Collectanea, vol. 191, col. 1663A



85Capitulum 4

Apostolus “facie ad faciem”; non est per mediam creaturam. Igitur visio dei per55

speciem de qua loquitur Apostolus et alii sancti non est per humanitatem Christi
nec per aliquam aliam creaturam. Errat igitur iste, cum dicit visionem dei per
speciem esse per mediam creaturam. Sic secundum alios errat cum asserit quod
nulla species est ita medium efficax sicut humanitas Christi hominis: tum quia
secundum eos natura aggregata est medium magis efficax quam humanitas60
Christi; tum quia secundum eosdem visio intuitiva dei qua anima Christi videt
deum est medium ita efficax ad videndum deum sicut humanitas Christi — qui
enim videt humanitatem Christi non necessario videt illam visionem qua anima
Christi videt deum et qua necessario videt divinam essenciam secundum ipsos.
Igitur visio dei creata est medium magis efficax quam humanitas Christi.65

Capitulum 4

Item, pro conclusione predicta taliter allegatur beatus Bernardus; fecit enim
sermones specialiter quod anime sancte non vident ante diem iudicii divinam
essenciam immediate, sed bene vident Christi humanitatem; igitur non est
dicendum quod anime sancte in celo nunc vident deum. Sed istam allegacionem5

repellere non est difficile, eo quod in manifesto falso fundatur. Non enim ser-
monem fecit Bernardus quod anime sancte non vident ante diem iudicii divinam
essenciam immediate; illam enim visionem numquam negat a sanctis in celo,
licet a sanctis ante diem iudicii negaret beatitudinem consummatam.

Porro quia verba beati Bernardi ex quibus huiusmodi ignari occasionem10

possunt assumere opinandi quod beatus Bernardus senserit animas nunc in celo
non videre deum vel divinam essenciam immediate in quodam opere sunt
tractata et exposita diligenter, ipsorum ordine non duxi presentibus inserendum.
Sentenciam tamen aliquorum verborum ipsius que predictum errorem sonare
videntur censui recitandam, et quomodo debent intelligi brevissime declarabo.15

Beatus igitur Bernardus in quodam sermone de omnibus sanctis, loquens de
animabus sanctis in celo, docet et asserit quod anime sancte in celo sunt in atriis,
et non sunt in domo dei; habent gustum leticie, sed non habent sacietatem

55 est] autem Ly   58 cum] et Ed   61 Christi1] hominis added Ed | videt] videntis Ly   62 ita] magis
Bz   64 deum…videt2] omitted Ly | et qua] Az: omitted W   4.2 enim] tres B   3 vident] deum added
W (except La) and deleted Es Fr | iudicii] nec added Ed   4 sed] licet Bz | vident] videant Es
5 vident] videant Es   6 repellere] refellere B   9 negaret] neget Bz    10 ex quibus] Fr Ly: ex W
13 tractata] retractata Bz | ipsorum] ipsa Ed | non] tunc A   15 recitandam] recitandum A
brevissime] certissime Bz   17 asserit] astruit B

4.12 opere] Not identified. Cf. NM, p. 1075-8   17 asserit] What follows seems not to be direct
quotation, but a summary drawn from various sermons. See Opera, ed. J. Leclercq and H. Rochais
(Rome 1968), vol. 5, pp. 74, 349, 386.



86 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

glorie; sunt secure, sed non sunt beate; habent divicias spiritus, sed non uber-
tatem domus illius torrentem voluptatis. Ex quibus aliisque consimilibus apparet 20
<quod beatus Bernardus in diversis operibus et sermonibus noscitur affirmare>
posse inferri <videtur> quod anime sancte in celo non vident deum nunc, nec
ante diem generalis iudicii sunt visure.

Sed si varie significaciones vocabulorum quibus utitur beatus Bernardus istis
non essent ignote, nullatenus estimarent beatum Bernardum predictum errorem 25
sensisse. Ad cuius evidenciam est sciendum quod sicut nomen beatitudinis in
diversis locis multis modis accipitur, sic eciam plura vocabula et termini quibus
beatus Bernardus utitur loquendo de ista materia multipliciter accipi possunt,
licet quedam illorum non omnibus eisdem modis accipi debeant quibus nomen
beatitudinis accipi reperitur. Nomen autem beatitudinis aliquando operacionem 30
intellectualem vere optimam secundum speciem noscitur importare. Et illo
modo quicumque videt deum est beatus (sive optima operacio intellectualis
nature secundum speciem sit visio dei sive fruicio, quia nec visio de fruicione,
nec fruicio talis a visione divine essencie, separatur). Aliter accipitur beatitudo
pro statu huiusmodi operacionis intellectualis nature optimo secundum speciem 35
et omne bonum tam essenciale quam accidentale quod umquam eidem nature
intellectuali perveniet includente; sic dicitur beatitudo esse status omnium
bonorum aggregacione perfectus, cui scilicet nichil deest de omnibus bonis que
umquam habebit. Et istam beatitudinem vocat beatus Bernardus beatitudinem
consummatam, et a quibusdam integra beatitudo [missing text] tam primo modo 40
quam secundo modo dicta, est redempta. Sic beatus Iacobus loquitur, cum dicit,
“Beatus vir qui suffert temptacionem, quoniam cum probatus fuerit, accipiet
coronam vite”. Similiter eciam loquitur Psalmista, cum dicit, “Beati immaculati
in via”, “Beati qui scrutantur testimonia eius”. Sic dixit Christus Petro, “Beatus
es Simon Bar Iona, quia caro et sanguis non revelavit tibi”. Et alibi ait, “Beati 45
pauperes”, “Beati qui lugent”, “Beati mites”, et cetera. Quandoque autem

19 ubertatem] liberatem Az Ed   20 torrentem] torrentis A | Ex…22 quod] Some text may have been
lost here (Scott). | apparet] Kilcullen: apparet quod beatus Bernardus in diversis operibus et
sermonibus noscitur affirmare W (a reader’s critical comment?)   22 inferri] Kilcullen: videtur added
W (redundant, in view of apparet).    31 vere] nature Vb Es | illo modo] in isto Es   32 modo] omitted
Vb | operacio] operacione Ca Pb   35 optimo] Ly Bz: optima W   36 umquam] numquam Az,
umquam W | eidem] La: eiusdem W   37 intellectuali] Vb La Ax: intellectualis W | perveniet]
convenit Ly | sic] et added B   38 que] Es La Ba: quod W   39 umquam] numquam Az   40 a]
omitted Vb   41 redempta] nuncupata. dicitur eciam beatitudo status perfectorum et in gracia
existencium, ut sunt iusti in hac vita et anime purgandorum post mortem Ly. See website,
2TextProblems.html#s290.

37 dicitur] Cf. Boethius, Philosophiae consolatio III.2.3, CCSL, vol. 94, p. 38.   41 Iacobus] 1:12
43 Psalmista] Ps. 118(119):1-2   44 dixit] Mat. 16:17   45 alibi] Mat. 5:3ff.



87Capitulum 4

propter prosperitatem mundanam dicuntur aliqui esse beati, teste Psalmista qui
dicit, “Beatum dixerunt populum cui hec sunt”. Sic eciam secundum unum
sensum potest intelligi illud Malachie 3o, “Nam beatos dicimus arrogantes”.

Prima beatitudo omnem molestiam, anxietatem, penam et affliccionem50
excludit nunc de facto, licet desiderium maiorem perfeccionem vel aliquod
commodum acquirendi compatitur; et ideo interdum non vocatur beatitudo
consummata, scilicet que est status omnium bonorum essencialium et acciden-
talium aggregacione perfectus. Secunda beatitudo omnem molestiam, afflic-
cionem, anxietatem, et eciam desiderium acquirendi maiorem perfeccionem vel55
commodum futurum excludit; et ideo beatitudo consummata et integra potest
merito appellari. Tercia beatitudo nec desiderium gradum perfeccionis nec
commodum aliquod acquirendi vel anxietatem et penam excludit. Quarta
beatitudo falsa est, quamvis appareat beatitudo multis.

Quemadmodum autem “beatitudo” diversas significaciones habet, sic eciam60
termini tales, “domus dei”, “regnum celorum”, “inebriatus amore dei”, et plures
alii, quibus utitur beatus Bernardus diversimode accipi possunt. Quandoque
enim important beatitudinem que est status omnium bonorum aggregacione
perfectus, que omne desiderium commodum quodcumque vel maiorem gradum
perfeccionis habendi excludit. Aliter termini tales important beatitudinem primo65
modo dictam, que desiderium habendi maiorem gradum perfeccionis
beatitudinis essencialis et commodum futurum nequaquam excludit.

Per istam distinccionem respondetur ad omnes auctoritates beati Bernardi
que sonare videntur quod anime sancte in celo non vident deum: quia numquam
negat eis visionem divine essencie, licet neget eis esse in domo dei, glorie70
sacietatem habere, esse beatas, habere torrentem voluptatis; et quedam alia
negat eis. Ex quibus videtur inferri quod anime sancte in celo non vident deum,
sed si verba bene intelligantur, sane ex eis hoc inferri non potest. Bernardus
enim huiusmodi terminos “domus dei”, “torrens voluptatis” et consimiles accipit
primo modo, scilicet secundum quod beatitudinem consummatam, que est status75
omnium bonorum accidentalium et essencialium importare noscuntur. Non
accipit huiusmodi terminos secundum quod important precise beatitudinem que
est optima operacio intellectualis nature, qualis est visio divine essencie, vel

47 mundanam] non added Vb | aliqui] Bz: omitted W   49 Nam] non Vb Es, nunc S    50 et] Bz:
omitted W   51 de facto] omitted Es   57 desiderium] habendi maiorem added Ly | nec2] vel A
58 et] nec Bz   59 multis] dampnatis added Es; deceptis added La   62 Quandoque] quando scilicet
Az    72 quibus] tamen added Ly   73 intelligantur] et added Ed   75 quod] omitted Az   77 terminos]
sed added Ly | precise] precipue Bz   78 est1] La Fi Ly: omitted W

47 Psalmista] Ps. 143(144):15   49 Malachie] 3:15   75 primo] rather, secundo



88 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

fruicio que sine visione minime reperitur. Nichil aliud igitur beatus Bernardus
intelligit nisi quod anime sancte in celo ante diem iudicii, quamvis videant 80
divinam essenciam, non tamen carent omni desiderio habendi maiorem gradum
visionis eiusdem, nec carent omni expectacione delectacionis future non habite,
quia expectant resumpcionem corporum et complecionem civitatis eterne, de
quibus sunt delectacionem non modicam habiture. Unde quamvis habeant
stolam anime, corporis tamen stolam non habent. 85

Beatus igitur Bernardus in verbis de hac materia a sanctis aliis in sentencia
discordare nolebat, sed eandem sentenciam quam expressit beatus Gregorius
cum dixit 4o libro Dialogorum, loquens de animabus sanctis in celo: “Hoc eis
nimirum crescit in iudicio, quod nunc animarum stola, postmodum vero eciam
corporum beatitudine perfruuntur; unde in ipsa carne gaudebunt in qua dolores 90
pro Domino cruciatusque pertulerunt. Pro hac quippe geminata eorum gloria
scriptum est, ‘In terra sua duplicia possidebunt’. Hoc eciam ante resurreccionis
diem de sanctorum animabus scriptum est: ‘Date sunt illis singule stole albe, et
dictum est illis ut requiescerent tempus adhuc modicum, donec impleatur
numerus conservorum et fratrum eorum’. Qui itaque nunc singulas acceperunt, 95
binas in iudicio stolas habituri sunt, quia modo animarum tantummodo, tunc
autem animarum simul et corporum gloria letabuntur” — hanc, inquam,
sentenciam beatus Bernardus aliis verbis (licet quantum ad aliquid
obscurioribus) volebat exprimere, cum dixit in quodam sermone de omnibus
sanctis “tres sunt sanctarum animarum status: primus videlicet in corpore 100
corruptibili, secundus sine corpore, tercius in corpore iam glorificato; primus in
milicia, secundus in requie, tercius in beatitudine consummata”. Hic secundus
status est in requie que omnem penam et affliccionem excludit, in quo stola
anime est collata; sed secundus status non est in beatitudine consummata, quia
adhuc stola corporis non habetur. Vocat autem Bernardus beatitudinem consum- 105
matam cui nichil deest umquam habendum. Et isto modo secundum beatum

80 intelligit] intellexit Bz   84 non] omitted Ed   85 anime] et added B | tamen] cum Bz | stolam2]
stola B | non habent] omitted B    87 sentenciam] intendit added Ly (but see exprimere below, line
99)   88 Hoc] Fi Es S (cf. 8.25): hec W   89 nimirum] Fi Ly S: nimium Az Pz Vb Bz | stola] sola S
90 unde] ut S | ipsa] quoque added S | gaudebunt] gaudeant S   91 pertulerunt] Pb Bz Fi S:
protulerunt Pa Vb, tulerunt Ed | geminata] stola added A | gloria] S: omitted W   92 Hoc] hinc S
94 impleatur…95 eorum] S: compleantur conservi eorum et fratres eorum Vulgate
95 conservorum] La S: servorum W | nunc] S: multipliciter W | singulas] singuli Ly | acceperunt] S:
omitted W   98 quantum…aliquid] omitted Es   100 tres…102 consummata] esse... primum...
secundum...tercium... S   101 sine…102 secundus1]  omitted Ed   102 milicia] B S: malicia Az
secundus2] tercius Az Ed   103 quo] qua Az   104 collata] collocata A   105 corporis] corporum Ed

88 Dialogorum] IV c. xxvi.3-4, ed. A. de Vogüé,  Sources Chrétiennes No. 265 (Paris, 1980), pp.
84-6   91 gloria] Is. 61:7   93 scriptum] Apoc. 6:11   99 sermone] Opera, vol. 5, p. 349



89Capitulum 5

Gregorium et Bernardum secundus status animarum sanctarum non est in
beatitudine consummata, quia adhuc deest stola corporis que post iudicium est
habenda. Tercius autem status est in beatitudine consummata, quia nichil
umquam habendum tunc deerit; tunc enim habebuntur stole bine.110

Eandem eciam sentenciam expressit beatus Bernardus cum post verba
predicta subiunxit, “Primus denique in tabernaculis, secundus in atriis, tercius in
domo dei”. Hic enim secundus status est in atriis, quia anime sancte ante diem
iudicii ad ultimum gradum beatitudinis nequaquam pervenient nec stolam
corporis de communi lege sunt antea habiture. Tercius autem status est in domo115
dei, hoc est, tunc ad tantam gloriam anime et corporis inducentur quod
numquam ulteriorem percipient.

Et hanc sentenciam aliis verbis voluit explicare cum dicit, “In tabernaculis
gemitus est penitencie, in atriis gustus leticie, in te sacietas glorie”. He anime
sancte in secundo statu gustant leticiam de visione essencie divine, sed adhuc120
desiderium habent amplius degustandi, et ita sacietatem que omne desiderium
firmiter excludit minime sunt adepte. [Hanc adepture sunt] “in te”, hoc est in
deo, quando confert gloriam corporis et stolam anime prehabitam perficiet. Et
hec est “sacietas glorie”, illa scilicet sacietas que omne desiderium cuiuscumque
future delectacionis excludit, quam eciam “sacietatem uberem”, “domus dei”,125
“torrentem voluptatis” vocat.

Nec ex verbis eiusdem contra veritatem catholicam iam divulgatam predic-
tam, iam a sanctis patribus explicatam, ulla calumpnia colligatur, sed verba
ipsius aliorum sanctorum patrum assercionibus et scripture divine sentenciis
concordentur.130

Capitulum 5

Item pro sepe dicto errore arguitur sic. Apostolus dicit, 1a ad Corinthios 9o, quod
“omnes quidem currunt, sed unus accipit bravium”, ubi dicit glossa quod licet

108 post iudicium] postmodum Pb Ca Ed Fr   112 predicta] dicta Az | Primus…in3] primum...
secundum...tercium S   116 hoc] hec Ed | corporis] si added Az Pz; sed added Vb | inducentur]
omitted Ly   118 sentenciam] ab added A Vb    119 te] Vb S (cf. 122): domo W | He] Vb: hec Az
Ed, hic Es   120 divine] Es: omitted W   121 amplius] omitted Bz  | degustandi] Es Fi: degustari W
122 adepte…sunt2] Scott: adepte W   123 deo] sed added Ly | confert] conferet Ly | perficiet]
omitted Bz | Et] scilicet Bz | Et…124 est] Ly: et A Fr, est Vb Lb; omittted W   126 voluptatis vocat]
omitted Vb   127 iam] A: tam B | predictam] quam dictam B   128 ulla] Ly: nulla W (cf. nec above,
line 127   129 ipsius] cum added Es   130 concordentur] concordant Ly

112 subiunxit] Opera, vol. 5, p. 349   118 dicit] Opera, vol. 5, p. 386   5.2 Corinthios] 1 Cor. 9:24
3 licet…5 essencie] Cf. Collectanea, vol. 191, col. 1615-1616 (not verbatim)



90 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

unus hic accipiat bravium, sed in alia vita omnes simul, et ita ante diem iudicii
nulla anima sancta habebit bravium visionis divine essencie. 5

Sed isti, ut suos errores scripturis autenticis valeant confirmare, alias scrip-
turas autenticas que verum sensum scripturarum que pro eis sonare videntur
aperte declarant nolunt attendere. Si enim glossam super ista verba Apostoli, ad
Hebreos 11o, “Et hii omnes testimonio fidei probati, non acceperunt repromis-
sionem, deo pro nobis melius aliquid providente, ut non sine nobis consummar- 10
entur”, legissent et racione intellexissent, glossam super verbis Apostoli “unus
accipit bravium” pro suo errore nullatenus allegassent. Quia tamen glossa, quam
isti pervertunt et truncant, dicit ibidem: “Ostendit hoc exemplo quanta est
utilitas legis nostre, in qua non uni sed omnibus promissa est palma, quod non
est in illo stadio in illo spectaculo. Ibi enim unus tantum accipit bravium, et 15
ceteri victi discedunt, qui similiter laboraverunt. Hic autem non est sic: quotquot
enim currunt, si perseveranter currunt, accipiunt, et qui prior venerit, expectat ut
coronetur” bravio illo, quod est stola corporis, “cum posteriori”.

Quod glossa super verbum prescriptum Apostoli, cum dicit ad Hebreos 11o,
“Hii omnes testimonio fidei probati”, eciam asserit evidenter, dicens, “‘Et hii’ 20
quasi dicat, tanta per fidem antiqui fideles operati sunt vel passi pro fide, ‘et’
tamen ‘hii omnes probati testimonio fidei’, id est quod fides de hiis perhibuit,
‘non’ adhuc ‘receperunt repromissionem’, id est plenam corporis et anime
beatitudinem, id est duas stolas etsi singulas, ‘deo aliquid pro nobis melius
providente, ut non consummarentur’ et perficerentur, ‘sine nobis’, ut in 25

communi gaudio omnium maius fieret gaudium singulorum. Et si enim singulas
acceperunt, non tamen geminam stolam habebunt usque ad communem resur-
reccionem, ut omnium consummacio fidelium simul fiat”. Hiis verbis patenter

5.4 hic] omitted B   6 scripturas autenticas] B: scriptas authenticas Vb, scriptura auctoritatis Pa,
auctoritates scripture Ed     9 probati] inventi sunt added A   10 providente] providentem Vb
11 racione] racionem Ly   13 truncant] cantant Bz | Ostendit] Esm S: magister Pa, monstratur Ly
14 nostre] racione Vb   15 est] omitted S | stadio] statu huius seculi Ly | et] omitted S   16 victi] multi
Vb | qui] omitted Vb | Hic] hoc Az   17 perseveranter] perseverant Vb | accipiunt] bravium added
Ly | expectat] S: expectet W   18 bravio…posteriori] Kilcullen: bravio illo quod est stola anime cum
posteriori sed expectat secundum glossam ut coronetur bravio illo quod est stola corporis cum
posteriori W (Perhaps “sed... posteriori” was a corrective comment later taken into the text.)
20 asserit] astruit Vb Bz   21 dicat] S: omitted W   22 perhibuit] prohibuit Az Es   23 receperunt]
perceperunt Pa Pb Ed, preceperunt Ca, acceperunt S    25 ut non] ne Ly, nec Pz | et] id est S
perficerentur] profiterentur Ed Vb | ut2] id est S   26 omnium] ut added S | gaudium] omitted S | Et]
omitted Ed   28 ut] A S: ubi B | fiat] ex added Es

9 Hebreos] 11:39-40   12 glossa] Collectanea, vol. 191, col. 1615D-1616A   20 dicens] Collectanea,
vol. 192, col. 499D-500A



91Capitulum 6

ostenditur quomodo glossa intelligi debeat cum dicit, “Qui prior venerit expectat
ut coronetur cum posteriori”, quia expectat quantum ad unam stolam corporis, et30
non expectat quantum ad aliam stolam, scilicet quantum ad stolam anime.
Merito igitur glossa ista, concordans expresse cum beato Gregorio 4o libro
Dialogorum, sicut supra allegatum extitit, istis fantasticis scripturarum meretri-
cibus, qui homini heretico placere desiderant, debet preferri, et illis specialiter
quia deus confundet eos. Veritas est carius amplectenda et virilius defendenda.35

Capitulum 6

Adhuc pro eodem errore taliter allegatur 2a ad Timotheum 4o. Scribit Apostolus,
“Reposita est michi corona iusticie, quam reddet michi Dominus in illa die,
iustus iudex”. Ex quibus nituntur isti concludere quod Apostolo ante diem
iudicii corona iusticie, que est visio divine essencie, non reddetur, et racione5

consimili non aliis reddetur.

Sed ista verba Apostoli, recte intellecta, pro predicto errore non faciunt. Nam
dupliciter possunt intelligi, uno modo de die resolucionis beati Pauli, ut iste sit
sensus, “Reposita est michi corona iusticie”, quam, quantum ad stolam anime,
“reddet michi Dominus in illa die” resolucionis mee, de qua prius dixerat, “Ego10
enim iam delibor, et tempus resolucionis mee instat”. Et secundum istum intel-
lectum pro eodem accipit tempus sue resolucionis et illam diem in qua redditu-
rus erat sibi Dominus coronam iusticie. Aliter possunt verba predicta intelligi de
ultima die iudicii, et tunc intendit Apostolus loqui de corona iusticie quantum ad
stolam corporis, quia stola corporis Apostolo et aliis de communi lege ante diem15

generalis iudicii non reddetur.

Et hoc est quod quidam volunt dicere, quod Apostolus loquitur de supposito
toto et integro, ex corpore et anima composito, cui corona iusticie ante diem
generalis iudicii non reddetur: quia licet anima prius sit coronam iusticie habitu-
ra, totus tamen homo integer ex corpore et anima constitutus non stolam anime20

nec stolam corporis ante diem generalis iudicii habebit. Unde, quamvis anima
beati Pauli nunc videat deum et ita habeat stolam unam, tamen beatus Paulus

29 prior] Ly S: omitted W | venerit] venit Bz | expectat] expectet Bz Ed   33 extitit] existit Vb
scripturarum] scripturis Ed | meretricibus] Kilcullen, Scott: metris Az Pz Fr; metricis Ly; B group
MSS have a gap or words not indentified.   34 debet] Scott: debent W | preferri] proferri Az
6.2 taliter] sic Ed   7 recte] rite Bz   11 resolucionis] resurreccionis Az   12 accipit] recipit Es
17 Et…19 quia] omitted Es | volunt] omitted Ed | dicere] dixere Ed   18 toto] communi A | integro]
et added Ly

29 dicit] Collectanea, vol. 191, col. 1616A   6.2 Timotheum] 2 Tim. 4:8   10 dixerat] 2 Tim. 4:6
20 non…anime] The soul will have the “stola anime” before Judgment Day, but “totus homo integer
ex corpore et anima” will not, because the whole man is constituted again only on Resurrection Day.



92 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

integer ex anima et corpore constitutus nunc non videt deum, quia nec nunc est
ex anima et corpore constitutus.

Capitulum 7

Sed contra illud ultimum de suppositis, et in fulcimentum erroris predicti, taliter
allegatur. Beatus Iohannes vidit “animas interfectorum propter verbum dei”
usque ad diem iudicii “sub altari”, id est, sub humanitate Christi. Et certum est
quod subieccione potestatis et dignitatis erunt sub humanitate Christi eciam post 5
diem iudicii vel post iudicium. Quod ergo tunc ascendant super altare, ideo erit
post diem iudicii per ascensum contemplacionis et ad videndum iudicium
immediate.

Sed illa allegacio sic dicentes involvit dupliciter, primo quia capitaneo suo
obviant, quod eos ipsi reddit obnoxios, secundo quia agnitam veritatem impug- 10
nant, quod deo reddit eos obnoxios. Quod enim capitaneo suo reddat eos obnox-
ios patet aperte, quia cuidam errori suo obviant manifeste. Ipse enim tenet,
dogmatizat, et predicat quod Christus post diem generalis iudicii non regnabit.
Isti vero hoc docent aperte, quod anime post diem iudicii generalis subieccione
potestatis et dignitatis erunt sub humanitate Christi, et per consequens post 15
iudicium generale erit potestative super animas regressurus. Secundo, ista
allegacio deo, cuius veritati resistunt, reddit ipsos obnoxios, eo quod, scripturam
divinam ad perversum conantes trahere intellectum, dicunt animas sanctas in
celo non videre deum.

Ut autem appareat quod predictum errorem ex verbis scripture que allegant 20
elicere nequeant: Primo namque allegant non integre, sed truncate, verborum
seriem libri Apocalypsis ex quibus prefatum errorem conantur concludere. Et
quod errorem suum ex eis trahere nequeant est monstrandum; secundo, quo-
modo verba illa intelligi debeant est pandendum. Series igitur verborum ex
quibus isti probare nituntur quod anime sancte in celo nunc non vident deum 25

7.2 in fulcimentum] inflammatam Vb, ad inflammacionem Bz   3 dei] esse added Ly   4 sub altari]
subtus altare S | humanitate] altare humanitatis Ly    6 iudicii] omitted Bz    9 dupliciter] omitted Es
primo] omitted Vb Es | capitaneo…10 quia] tam capitulo (capitaneo Es) suo eius ob graciam Vb Es
10 ipsi] se Pa | reddit] reddant Pa | quia] per added Az   11 reddit] reddat Vb Bz | Quod…obnoxios2]
omitted Vb Bz   14 vero] eciam B | generalis] non regnabit isti eciam hoc docent aperte quod anime
post diem generalis iudicii non regnabit quod isti eciam hic docent aperte quod anime post diem
iudicii generalis added Vb; non regnabunt isti eciam docent hic aperte quod anime post diem
generalis iudicii added Es   15 et1…humanitate] omitted Es   16 regressurus] ingressurus Es
17 allegacio] dicta added Ed | deo] et added Ed | cuius] eius A | veritati] cui added Ly   20 que]
quam Bz Ed   21 integre…truncate] ?cantate sed integre Vb Bz   22 seriem] series Vb; omitted Bz
23 monstrandum] mirandum Pa   24 pandendum] faciendum Az, sciendum Ed   25 nunc] omitted Bz

7.3 Iohannes] Apoc. 6:9   13 non regnabit] Cf. CE, 6.107-126, pp. 60-1.



93Capitulum 7

talis est: “Et cum aperuisset sigillum quintum, vidi sub altare dei animas
interfectorum propter verbum dei et propter testimonium quod habebant, et
clamabant voce magna dicentes, ‘Usquequo, Domine, sanctus et verus, non
iudicas et non vindicas sanguinem nostrum de hiis qui habitant in terra? Et date
sunt illis singule stole albe; et dictum est illis ut requiescerent adhuc tempus30
modicum, donec impleantur conservi eorum et fratres eorum, qui interficiendi
sunt sicut et illi”.

Ex quibus isti eliciunt quod anime sancte in celo modo non vident deum, ex
quibus beatus Gregorius et alii sancti patres volebant concludere, quod anime
sancte in celo beatitudinem anime (que est visio dei, vel non sine visione dei), et35
non corporis, sunt adepte. In verbis autem premissis, licet innotum aperte sit
quod anime sancte sub altare dei, quod tamen erunt post iudicium iuxta altare
dei mencio non habetur. Nec valet: “Modo sunt sub altare dei, igitur post iudi-
cium erunt iuxta altare dei”, quemadmodum non sequitur, “Nunc requiescunt
(sicut ex verbis eisdem colligitur), igitur post iudicium minime requiescent”.40
Quod enim nunc requiescant patet, cum in verbis prescriptis sic legatur, “Et
dictum est illis ut requiescerent adhuc tempus modicum donec impleantur
conservi eorum”, et cetera: ex quibus tamen concludi non potest quod, completo
numero conservorum, nullatenus requiescent, quemadmodum ex hoc quod
dicitur Matthei 1o, “Et non cognoscebat eam donec peperit filium suum primo-45
genitum” concludi non potest quod primogenito nato cognoscebat eam — et
ideo, consimiliter, ex hoc, quod beatus Iohannes vidit animas interfectorum,
[quod] non erunt sub altare dei (licet, sicut postea ostendetur, concedi possit, sub
sano intellectu, quod anime sancte post iudicium generale erunt sub altare dei).
Ex hiis patenter habetur quod per verba Apocalypsis suprascripta concludi non50
potest quod anime sancte in celo nunc non vident deum ex hoc quod nunc sunt
sub altare dei, et quod clamant, et quod respondetur eis quod requiescant donec
impleatur numerus conservorum et fratrum ipsorum: ex quibus non sequitur
quod nunc non vident deum.

26 sub] subtus Ed S | dei] omitted Ed S   28 non…29 vindicas] La S: iudicas Vb Lb Ax, non (Esm)
vindicas Es, vindicas Az Fi, non vindicas Ed   30 singule] omitted Ed   31 impleantur] compleantur
Ed Vulg Ma   33 sancte] omitted A   34 concludere] oppositum added Ly   36 adepte] Ly: adepti W
In] ex Ed | autem] eciam Ly | premissis] predictis Ed | innotum] notum Ly | aperte] et apertum Ly
sit] Ed: omitted W   37 dei] quiescunt added Ly    42 impleantur] compleantur Ly S
45 cognoscebat] Fi Ly S: cognovit Bz, cognoscebant W   46 potest] debet B | cognoscebat] Bz Ly:
cognoscebant W   47 interfectorum quod] Ballweg: interfectorum nunc esse sub altari concludi non
potest quod post iudicium Ly; interfectorum W   49 anime sancte] omitted Bz | generale] anime
interfectorum non added Bz   51 vident] videant Ly | ex hoc] sed B | nunc2] Pb Ed: omitted Es, non
W | sunt] est Vb   53 impleatur] impletur Pa | conservorum] eorum added Ed | et fratrum] omitted B

26 est] Apoc. 6:9-11   45 Matthei] 1:25



94 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

Ut autem habeatur verus intellectus verborum prescriptorum est sciendum 55

quod illud quod est sub aliquo quodammodo videtur absconditum, sed quod est
supra aliquid, patulum et manifestum apparet. Quorum utrumque ipse Salvator
insinuat dicens, Matthei 5o, “Non potest civitas abscondi supra montem posita,
neque accendunt lucernam et ponunt eam sub modio, sed super candelabrum, ut
luceat omnibus qui in domo sunt”. Quia igitur anime nunc in celo sunt multis 60
electis et eciam malis abscondite, ideo nunc dicuntur esse sub altare dei. Quia
licet deum videant sicuti est et a civibus civitatis superne minime abscondantur,
et nobis tamen et illis qui sunt in purgatorio et in inferno nequaquam apparent.
In die autem iudicii generalis electis omnibus apparebunt. Reprobati eciam, tam
homines quam demones, aperte videbunt eas in celum ascendere. Et ita quo- 65
dammodo erunt sub altare dei, hoc est, erunt non illo modo abscondite quomodo
nunc constat eas abscondi.

Et iste videtur esse intellectus beati Bernardi, cum loquitur de ista materia.
Ipse enim in quodam sermone de omnibus sanctis sic ait: “In hunc ergo locum
Salvator descendens ‘contrivit portas ereas et vectes ferreos confregit’, educ- 70
tosque vinctos de domo carceris, sedentes, hoc est quiescentes, sed in tenebris et
umbra mortis, iam tunc quidem sub altare dei collocavit, abscondens eos in
tabernaculo suo in die malorum et protegens eos in abscondito tabernaculi sui,
donec veniat tempus quo procedant, completo numero fratrum, et percipiant
regnum quod eis paratum est ab origine mundi”. Ex quibus verbis colligitur 75
quod, secundum Bernardum, ideo anime sancte sub altare dei sunt quia in
tabernaculo dei sunt abscondite, non quidem deo et civibus celestis Ierusalem,
sed nobis et aliis qui sunt in purgatorio et in inferno.

Etsi enim constet nobis animas apostolorum et quorundam aliorum sancto-
rum esse in celo, hoc tamen nunc constat in sola fide. In die autem iudicii omnes 80
electi clare videbunt animas que nunc sumunt ibi esse in celo. Et ita quodammo-

57 patulum] palam Bz, altum Ly   58 civitas] omitted Vb Lb Fi   59 accendunt] ascendunt Pa Vb
modio] modo Pa   60 nunc] ut Bz   62 est et] omitted Ed   63 nobis tamen] nobiscum Az
64 generalis] licet added B | Reprobati] reprobari Vb, reprobi Ed   66 sub] supra Ly,  super Es
68 videtur esse] est verus Ly   71 vinctos] victos Az Vb | sedentes] in umbra mortis added Ly
sedentes] quidem added S | hoc est] A S: aliquid secundum est Vb; secundum aliquos added A
72 abscondens] Fr La S: ascendens Az Vb, ponens Es Lbm, assumens Ed   74 procedant] La Fr Ly
S: procedat W; vel added A Vb Bz | completo] iam added S | percipiant] Ed B S: participant Pa
76 ideo] omitted Bz   80 tamen…constat] autem non constat nisi Fi | nunc] Pa Fr Ed: non Pb Vb,
nobis Bz   81 que] quas Ly | sumunt] sunt B, credunt Ly | ibi] omitted Ly

58 Matthei] 5:14-15   66 sub] Some witnesses (Es and La) have “super” and another (Fr) inserts
“non”. But in view of 48 – 49 above “sub” seems correct. The emphasis is on “quodammodo”: even
after Judgement Day the holy souls are “under” the altar, but not in the same way as they were
before.   69 ait] Opera, vol. 5, p. 355



95Capitulum 7

do erunt sub altare, sub isto intellectu, quod nullis electis erunt abscondite. Et
tamen tunc poterunt secundum alium intellectum dici sub altare dei, eo quod
tunc erunt, sicut modo sunt, sub dei dominio et proteccione.

Quare si potest catholice dici quod anime sancte et sancti integri ex cor-85
poribus et animabus compositi erunt sub altare, post iudicium generale videntes
clare deum, sequitur evidenter ex hoc quod anime sancte in celo nunc non
vident deum, cum aperte dicat quod “completo numero fratrum” procedent et
percipient “regnum quod eis paratum est ab origine mundi”.

Sed forte diceretur: Si autem tunc perciperent regnum eis paratum ab orig-90
ine, nunc non possident, nunc non vident deum.

Ad hoc potest multipliciter responderi, uno modo quod secundum beatum
Bernardum sancti integri ex anima et corpore constituti primo percipient regnum
eis paratum ab origine mundi, et ita beatus Bernardus non intendit negare
animas sanctas percepisse regnum eis paratum ab origine mundi. Et si hoc95
negaret, determinacioni summi pontificis et doctrine universalis ecclesie con-
tradicere monstraretur. Nam, ut legitur Extra, De hereticis, c. Maiores, Innocen-
cius 3us ait: “Et si originalis culpa remittebatur per circumcisionis mysterium et
dampnacionis periculum vitabatur, non tamen perveniebatur ad regnum celo-
rum, quod usque ad mortem Christi fuit omnibus obseratum. Sed per sacramen-100
tum baptismi, Christi sanguine inebriati culpa remittitur, vitatur periculum et ad
regnum celorum eciam pervenitur, cuius ianuam Christi sanguis fidelibus suis
misericorditer reseravit.” Hiis verbis patenter habetur seu asseritur quod anime
sancte iam pervenerunt ad regnum celorum, et per consequens perceperunt
regnum eis paratum ab origine mundi. Cui alludit doctrina universalis ecclesie,105

82 erunt1] sunt Ly | sub1] Ax Fi Ed: super W | nullis] multis A | erunt2] sunt nunc A, esset Vb
83 tamen] ideo A | tunc] Esm: nunc A Vb | poterunt] possunt A   84 dei dominio] Es: dominio Fr Di,
domino La Lc Un, domo W   86 animabus] que added Az Vb | compositi] constituti qui Ly
videntes] Ess: videbunt Ca Ed; omitted W   87 evidenter] quod added W (not Ly) | quod] et Pa | non]
omitted Bz   88 procedent et] omitted Ed | et] B S: quod Az Pz   90 Sed…diceretur] omitted B
diceretur] diceret Ed | Si…origine] omitted Bz | tunc] nunc Ed | perciperent] Pa Pb Ed: participarent
Ca, participient Vb  | origine] sequitur quod added Ly   91 nunc1] tunc Ly | possident] percipient et
per oppositum si Ly | non2] possident nunc non added Ly   92 Ad] omitted Az Vb   93 sancti] et
added Ed | primo] immo A | percipient] perciperent Az   97 monstraretur] videretur A | Maiores]
baptismo Ess, baptismo et eius effectu Frm   100 obseratum] Ly Es Fi S: observatum Az Vb
101 inebriati] rubricati Ess S   102 ianuam] B Ly S: iamque Pa Ca Fi Pz   103 reseravit] reservavit
Az

85 Quare…89 mundi] These words seem to be an objection to the position our author holds. Perhaps
this paragraph was a reader’s marginal comment beginning “quere”, of perhaps it should come after
“nunc non vident deum” (line 91) in continuation of the paragraph beginning “Sed forte diceretur”.
97 Maiores] X 3.42.3, col. 645



96 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

cum in laudem martyrum fideles cantare non cessent, “Istorum est regnum
celorum, qui contempserunt vitam mundi et pervenerunt ad premia regni”.

Sed forte diceret aliquis quod sicut regnum celorum, secundum beatum
Gregorium, aliquando presens ecclesia dicitur, ita et regnum celorum locus
celestis et naturalis aliquando vocatur, et ideo, quamvis anime sancte non 110
videant deum, potest concedi quod sunt in regno celorum. Sed iste asserciones
sanctorum patrum perverterent sentenciam. Quandocumque enim sancti loquun-
tur de regno celorum percipiendo post vitam presentem, accipiunt regnum
celorum ut visionem dei claram includit; et sic accipit Bernardus, cum dicit in
auctoritate superius allegata quod percipient regnum quod est eis paratum. Sed 115
non tunc primo percipient secundum animam, licet tunc primo percipiant reg-
num secundum corpus; et ideo totus homo integer non ante percipiet de commu-
ni lege regnum celorum.

Aliter potest dici quod, licet anime sancte iam perceperint regnum quod in
visione dei consistit, anime tamen sancte non perceperunt illud regnum quod 120
omnem perfeccionis gradum et delectacionem habendam includit; quod regnum
Bernardus intelligit per beatitudinem consummatam, que scilicet omnem delect-
acionem et perfeccionem umquam habendam includit. Et ita Bernardus aliter
accipit quodcumque regnum celorum, ut pro regno futuro accipiatur, quam
communiter alii doctores et patres sancti, licet eciam in multis locis sic aliquan- 125
do regnum celorum utatur. Regnum itaque quod est beatitudo cui nichil haben-
dum deest anime sancte ante diem iudicii non habebunt; habent tamen visionem
dei nunc, quamvis quasi in abscondito, quod glossa super illud Psalmi,
“Abscondes eos in abscondito faciei tue” insinuare videtur, cum dicitur, “Dum
mali turbabuntur” ipsi erunt in abscondito faciei tue videntes te. Et ita nunc 130
anime sancte sunt occulte, et ideo sub altare dei, sed in die iudicii erunt
manifeste, quemadmodum Christus nunc est occultus, sed tunc erit manifestus,
teste glossa, que super illud Psalmi, “Sede a dextris meis”, ait, “Sede secundum
106 martyrum] nostrum Vb, sanctorum Bz | Istorum] autem added A | est] enim added S
107 premia regni] celestia regna Bz   108 diceret] dicet B    109 presens] prius Vb   110 naturalis]
materialis B   111 potest] tamen added Ly   112 perverterent] perverterentur Vb | sentenciam]
omitted B   116 percipiant] percipient Es   117 ante] autem Vb   119 regnum] celorum added Bz
121 includit] per added Ly   122 per] omitted Ly   124 quam] omitted Bz   125 locis] omitted Bz
126 nichil] quod added Pa   127 deest] Esm Ly: omitted W | sancte] omitted Ed   129 tue] Ly S: sue
W   130 turbabuntur] sancti scilicet added Ly | tue] Ly Es S: sue W | te] domine added Ly

106 cantare] PL, vol. 78 col. 739D   109 Gregorium] Homilia, lib. 2, hom. 38, PL, vol. 76 col.
1282D   128 Psalmi] 30(31):21   129 dicitur] “id est, dum mali homines turbabuntur damnati... etiam
modo tribulati et opprobriis hominum vexati ment intrantes ad vultum Dei, non turbantur”,
Collectanea, vol. 191, col. 312.   133 Psalmi] 109(110):1 | Sede2…134 homo]  Peter Lombard,
Commentarium in Psalmos, PL, vol. 191 col. 997D (not accurately quoted)



97Capitulum 8

quod homo in pectoribus misericordie”, et iterum, “Sede occultus, donec regnes
manifestus”.135

Cum igitur dicunt isti, “Certum est quod subieccione potestatis et dignitatis
erunt anime sancte sub humanitate Christi, eciam post iudicium”, conceditur,
quod in hoc non errant, licet in hoc suo magistro (quamvis forsitan ignoranter)
inveniantur adversi. Si enim advertissent quod magister eorum tenet quod
“Christus post iudicium non regnabit”, ut creditur, tacuissent, quia ipsi cupiunt140
esse tales qualis doctor est eorum. Sed cum dicunt quod post diem iudicii
ascendent super altare ut videant deum immediate, et non ante, errant aperte,
sicut alibi est ostensum. Et auctoritas ex Apocalypsi sumpta eis minime suffra-
gatur, sicut ex precedentibus liquide patet.

Capitulum 8

Non solum autem pro errore predicto frivolas allegaciones adducunt, sed eciam
ad evacuandas auctoritates errores eorum apertissime convincentes, respon-
sionem vanissimam dare conantur, dicentes quod auctoritates et scripture
sanctorum (si que inveniantur) dicentes quod anime nunc videant facialiter5
deum accipiende sunt et intelligende secundum locucionem devoti affectus,
secundum quod sancti meditacione devota frequenter, ubi affectus eorum et
secundum affectum loquuntur, accipiunt preteritum pro presenti et presens pro
futuro.

Sed ista responsio est tam frivola quod improbacione non indiget, et tamen eam10
unica racione breviter improbabo. Quod enim sancti loquendo de visione
animarum sanctarum non utantur preterito pro presenti et presenti pro futuro sic
patenter ostenditur. Ubi sancti loquuntur de visione animarum sanctarum non
<utantur preterito pro presenti> tantum ad monstrandum suum affectum ad
sanctos sed eciam ad monstrandum veritatem de visione eorum pro presenti,15

134 pectoribus] peccatoribus Bz | misericordie] A S: meis B | iterum] interum B   135 manifestus]
manifeste Bz   136 subieccione] subieccionem Az, subieccioni Vb   140 non] Bz Ly: nec W
141 est] omitted Ed | cum] Kilcullen: tamen W; quia added Ly    8.3 errores] errorum Pa   4 quod]
omitted Es   5 inveniantur] Bz: inveniuntur W | dicentes] contradicant Vb, concludere Es,
contradicere Ax | nunc] non Az, ante diem iudicii Fi   6 affectus] effectus Az Vb   7 ubi] erat added
Ly | et] ubi added Ly   8 loquuntur] loquebantur A    10 tam] omitted Ed | quod] que Ed | tamen]
omitted Ed   11 breviter] omitted Bz   13 Ubi] ubicumque Ly | non] Kilcullen: non utantur (utuntur
Ly Es)  preterito pro presenti W   14 tantum…monstrandum] ad monstrandum tantum Ly
monstrandum] mirandum Vb | suum] sive Vb   15 eciam] omitted Ly | eorum] Pa Pb: earum B
presenti] Vb La La Ly: ergo/igitur added W

134 in…misericordie] Not found. Ballweg suggests that “in pectoribus misericordie” may be a
corruption of “in potioribus meis”,  Peter Lombard, ibid., col. 998C | iterum] Peter Lombard, ibid.,
col. 998D   143 alibi] Above c.3 and c.4



98 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

<igitur> non utuntur presenti pro futuro. Sancti autem frequenter, cum loquuntur
de visione animarum sanctarum, non solum loquuntur ad monstrandum [suum
affectum ad sanctos sed eciam ad monstrandum] veritatem de visione eorum pro
presenti. Igitur non utuntur presenti pro futuro sed pro presenti.

Maior est manifesta, quia si uterentur presenti pro futuro, in nullo mon- 20
strarent veritatem pro presenti sed pro futuro magis. Minor eciam legenti auc-
toritates sanctorum apparet indubia. Nam beatus Gregorius, in 4o libro Dialogo-
rum, cum interrogaretur a Petro, “Quid est”, si anime sancte modo sunt in celo,
“quod in die iudicii pro sue iusticie retribucione recipient?”, respondet in hec
verba: “Hoc eis nimirum crescit in iudicio, quod nunc animarum stola, post- 25
modum vero eciam corporum beatitudine perfruuntur”. Et tamen post asserit
quod animabus nunc date sunt singule stole albe, et infra affirmavit quod non
scient omnia. Tunc non loquebatur solummodo secundum affectum, sed veri-
tatem de beatitudine et visione animarum sanctorum pro presenti volebat declar-
are. Igitur non utebatur presenti pro futuro sed pro presenti. 30

Innocencius eciam tercius, sicut legitur Extra, De celebracione missarum,
Cum Marthe, dicit quod sancti “oracionibus nostris non indigent, pro eo quod,
cum sint perfecte beati, omnia eis ad vota succedunt”. Non tantum voluit suum
ad sanctos affectum monstrare, sed eciam de beatitudine eorum presenti
declarare vult veritatem. Igitur minime usus est presenti pro futuro vel preterito 35
pro presenti.

Capitulum 9

Ceterum ad simplices seducendos dicunt prefati sequaces erroris quod simplices
inferiores de quescione predicta non debent se intromittere. Et si aliquis dicat,
“Christianus sum. Volo scire fidem et veritatem, ideo moveor ad querendum de
hoc, quia simplex sum,” isti respondent taliter dicentes, “Dico tibi, crede ex- 5
plicite quod ecclesia explicavit, et alia implicite, donec ecclesia aliter declaret”.

16 igitur…futuro] omitted Ly   17 non] omitted Ly | non solum] omitted Es | monstrandum…18
monstrandum] Kilcullen: monstrandum W. See website, 2TextProblems.html#s333.   18 eorum]
Kilcullen: earum W   23 modo] quomodo Vb   24 recipient] recipiant S   25 nimirum] B Ly S:
nimium Pa Pz | stola] sola Vb Fi S   26 asserit] asseruit B   27 affirmavit] affirmatur Ed   28 scient]
Ed: scientem W | loquebatur] loquebantur Ed   29 volebat] Es: volens Pa , voluit Ly   30 utebatur]
utebantur Ed   31 sicut] sic Az   33 tantum] Es Fi: tamen W   34 eorum] earum A Vb; pro added Ed
9.2 prefati] prelati Az | erroris] errorum Ed

8.23 cum] IV c. xxvi.3-4, ed. A. de Vogüé,  Sources Chrétiennes No. 265 (Paris, 1980), pp. 84-6
26 asserit] Ibid., p. 86   27 affirmavit] Ibid. p. 116 says the opposite: “quid est quod ibi nesciant ubi
scientem omnia sciunt?” See tract 1, 4.85 – 86.   32 Cum Marthe] X 3.41.6, col. 639



99Capitulum 9

Sed in ista assercione duos errores insinuavit, quorum primus est quod
simplices non debent se intromittere de quescione predicta; et iste error in
quodam alio tractatu reprobatus existit. Secundus error est quod simplices nichil
debent explicite credere nisi quod ecclesia explicavit, vocando ecclesiam papam10
et cardinales, quia de illa ecclesia isti loquuntur, sicut ex pluribus assercionibus
eorum patenter habetur. Sed quod hoc sit erroneum probatur aperte. Nam quili-
bet Christianus credere debet explicite omne illud de quo in speciali est certus
quod ex contentis in scriptura divina sequitur evidenter; sed alii quam papa et
cardinales possunt esse certi de multis que sequuntur evidenter ex contentis in15
scriptura divina que tamen papa et cardinales numquam declaraverunt — immo
forte que papa et cardinales numquam in speciali sciverunt sed tantummodo
implicite crediderunt; igitur possunt Christiani, et quandoque tenentur, explicite
credere aliqua que papa et cardinales numquam explicite declaraverunt.

Maior est manifesta. Quia qui certus est de antecedente et consequencia,20
certus est de consequente. Et ita qui credit explicite antecedens et certus est de
consequencia qua consequens ex antecedente infertur, de consequente dubius
esse non potest, cui illud sapientis alludit, “simul inducens cognovit”. Quamvis
enim aliquis possit esse de maiore certus et tamen dubius vel contrarie opinionis
de conclusione, tamen si certus est de maiore et de minore quas applicat ad25
conclusionem, de conclusione dubius esse non potest. Qui igitur explicite credit
aliqua que legit in scriptura divina et de quacumque conclusione est certus quod
evidenter sequitur ex illis, de illa conclusione dubius esse non potest, et, per
consequens, vel scit eam vel explicite credit. Et ideo si est conclusio que per
racionem demonstrari potest, sequitur quod explicite credit eam, nec potest non30

credere eam explicite quamdiu advertit quod ex contentis in scriptura divina
sequitur evidenter.

Minor quamvis videatur probacione minime indigere tamen auctoritatibus
venerabilium patrum probatur aperte. Ait enim Augustinus, ut legitur 24a, q. 3a,
c. ult., “Ideo divina providencia multos diversi erroris hereticos esse permittit, ut35
cum interrogant nos ea que nesciunt”, possunt catholici per scripturas divinas ea

9 nichil] non A   11 ex] de Ed   13 explicite] omitted Ed   16 declaraverunt…17 numquam] omitted
Bz   17 sciverunt] cognoverunt Ed | tantummodo] tantum A   22 qua] quia Ed   23 sapientis]
philosophi Ly   27 et] eciam Ed; omitted B | quacumque conclusione] quocunque Ed
34 venerabilium] sanctorum added Bz   35 diversi erroris] diversis erroribus Ed | erroris] errores Pa
36 nesciunt] noscimus Es, nescimus S; sic discuciamus pigriciam ut divinas scripturas capiamus
added Esm  (continuing with Augustine) | possunt] A Es La: presens Vb Lb Fi Ax  | ea2]  omitted A

9.9 tractatu] Not identified   23 illud] Aristotle, Analy. post. I.1, 71 a20    34 legitur] C.24 q.3 c.40,
col. 1006



100 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

que nesciverint prius addiscere, et per consequens possunt esse certi per solas
scripturas divinas [de hiis] que papa et cardinales nullatenus declarabant. Ad
hoc eciam glossa accepta ab Augustino super illud Apostoli, 1a ad Corinthios
11o, “Oportet hereses esse, ut qui probati sunt in nobis manifesti fiant” potest 40
adduci. Ait enim glossa, “Omnes inimici ecclesie vel errore cecati vel malicia
depravati prosunt, quia si accipiunt potenciam corporaliter affligendi, exercent
eius pacienciam; si vero male senciendo adversantur, exercent eius sapienciam.
Ab adversario enim mota quescio, discendi existit occasio. Multa quippe ad
fidem catholicam pertinencia, dum hereticorum callida inquietudine exagitantur, 45
ut adversus eos defendi possint, et considerantur diligencius, et intelliguntur
clarius, et predicantur instancius.” Et infra: “Prosunt ergo nobis heretici, non
verum docendo, quod nesciunt, sed ad verum querendum et aperiendum catholi-
cos excitando.” Ex hiis verbis patenter colligitur, quod catholici et heretici
excitati multas possunt ignotas veritates per scripturas sacras addiscere, licet eas 50
papa et cardinales hactenus non attemptaverint declarare.

Unde et dicunt nonnulli quod occasione heresum quas magister istorum et
rector sollempniter diffinivit et publice predicavit, in nonnullis pullularunt
innumere veritates, quarum sunt multe iam redargute in scriptis, que toti com-
munitati Christianorum, tam laicorum, quam clericorum, fidelium inestimabilem 55
fidelitatem seu utilitatem inferent (ut putant firmissime) in futurum, quas tamen
veritates eciam precedentes summi pontifices et cardinales catholici nullatenus
declararent, quia occasionem declarandi ante tempora illius rectoris minime
habuerunt.

37 nesciverint] nesciverunt Az, nescierunt Es | possunt…certi] Fi: possumus esse certi Es Lbm;
presens est certi Vb; presens et certi Ax; prius (ipse Ly) est certus A La Fr   38 divinas…hiis] Ly:
divinas W   39 eciam…accepta] Kilcullen: autem auctoritas Es, eciam est auctoritas La ; eciam est
auctoritas accepta Ed; eciam accepta Az Vb (“auctoritas” may  have been a conjecture to amend
“eciam accepta”)   40 ut] et added S | in…fiant] manifesti fiant in vobis S | fiant] que added Ed
42 depravati] Ca Ed S: dampnati W | si] secundum Vb, sensum Es | potenciam] potestatem S
43 vero] B S: enim A   44 mota] A S: immota B | quescio] continue Ly | discendi] Es Ly S: dicendi
W | existit] existerit Az | quippe] quidem S   45 callida] omitted Ed | inquietudine] Vb Lb La Ax Fi
S: inquietacione A Es   46 eos] eas Ed | intelliguntur] S: interrogantur W   47 clarius] celerius Ly
predicantur] Lb S: probantur W | nobis] Az S: omitted W   48 sed] omitted Vb | aperiendum] B S:
adipiscendum A   49 hiis] quibus Ed   50 excitati] Fi Vb Lb Ly: excecati Ca Pb Pz Bz
51 attemptaverint] Es: acceptaverint Ca Pb Vb, acceptaverunt Pa, attemptaverunt Ed   53 et] Bz Ed:
vel W | in…54 sunt] in auctoritate summe et invenitur veritates innuere quarum que Vb, gap et
inveniuntur veritates innumere quarum Es | pullularunt] Pb La: pulluavit Pa, pullulaverunt Fr,
pullulant Ed   54 scriptis] Fi Vb: scripturis W   56 inferent] conferent Vb Es | ut] ne Vb Es
58 declararent] Ca: declaraverunt Fi, declarent Fr, declarant W

39 Augustino] De civitate dei XVIII.51, CCSL, vol. 48, p. 649 | Corinthios] 1 Cor. 11:19
41 glossa] Collectanea, vol. 191, col. 1637CD



101Capitulum 9

Sed forte diceret aliquis quod simplices non debent credere nisi ea que eis60

papa et cardinales tradunt credenda explicite, nec debent investigare secreta
scripture, sed communibus debent esse contenti — immo eciam de intellectu
proprio non debent presumere ut aliquid credant explicite nisi quod eis papa et
cardinales tradiderint.

Sed qui ista assereret novorum esset inventor errorum. Nam licet simplices65

non teneantur regulariter explicite credere nisi illa que iam ut credenda a clero
sunt explicite declarata, tamen si simpliciter legendo scripturas divinas racionis
acumine, quo et simplices non omnino carent, aliquid quod papa et cardinales
minime declaraverunt advertunt evidenter sequi ex scripturis divinis, hoc pos-
sunt et debent in hoc casu explicite credere, nec tenentur papam et cardinales70

consulere, quia pape et cardinalibus scripturam sacram preferre tenentur.

Sed forte diceret aliquis quod simplices salvantur fide; est tamen quidam
modus salvandi quo salvantur in fide maiorum; igitur non debent habere fidem
explicitam de aliquo nisi de quo papa et cardinales habent fidem explicitam.
Ideo videtur inconveniens dicere quod aliquid sit spectans ad fidem catholicam75

de quo papa et cardinales non habent fidem explicitam.

Sed respondetur quod simplices salvantur in fide propria, quia si ipsi non
habent fidem in se, non salvantur. Est tamen quidam modus salvandi quo
salvantur in fide maiorum, quia quantum ad multa sufficit eis credere implicite
quod maiores credunt explicite: quod verum est, si maiores explicite habent80

fidem [eandem] quam minores et minores non advertunt aliquid sequi ex
scriptura divina nisi quod maiores sequi percipiunt. Cum vero dicitur quod papa
et cardinales habent fidem explicitam de omnibus que spectant ad fidem catholi-
cam, [hoc non est verum], licet sepe habuerint fidem explicite de omnibus illis
qui necesse fuerit eos credere explicite.85

Cum vero assumitur quod simplices non debent investigare secreta scripture,
istud non est verum, quia tunc nullus simplex deberet presumere vacare studio
scripture sacre, et ita nullus deberet in scriptura sacra studere antequam esset

60 diceret] dicet B | eis] omitted Ed   61 credenda] credi Ca, credere Ed   63 credant] credent Pa
64 tradiderint] tradiderunt Vb Es   66 ut] nunc A, nec Vb   67 si] omitted Pa Ed | simpliciter]
simplices Ly   69 possunt…70 debent] potest et debet Az Vb; licet added Es   70 hoc] omitted Es
nec] non B | tenentur] tenetur Pa   71 tenentur] tenetur Ed Bz   72 diceret] dicet B | salvantur] in
added Ly | fide] omitted Vb Es | fide…73 salvantur] omitted Ly   73 quo] Scott: quod W   75 Ideo]
immo B | aliquid] aliquis Vb Bz | sit] aliquid added Bz   77 Sed] hoc Vb, hic B   78 quo] Ca Es: quia
Ly, quod W   81 fidem eandem] Ly: fidem W | et minores] omitted Es   83 catholicam…84 verum]
Ballweg: catholicam dico quod hoc non est semper verum Ly, catholicam W   84 licet] cum Ly
sepe] non added A | habuerint] Es Fi: habuerit Vb, habeant A | explicite] explicitam Ly   85 fuerit]
fuit B   86 assumitur] asseritur Bz, preassumitur Ed   87 simplex] simpliciter Vb | deberet] debet Vb



102 [Responsiones ad quasdam raciones sophisticas]

papa vel cardinalis: quia omnis studens in scriptura sacra oportet quod aliquando
incipiat; quando autem quicumque incipit studere in scriptura sacra quoad 90
noticiam scripturarum sacrarum est inter simplices computandus; igitur nullus
antequam esset papa vel cardinalis deberet incipere studere in sacris scripturis.

Cum autem assumitur quod simplex non debet de intellectu proprio pre-
sumere ut aliquid credat explicite nisi quod papa et cardinales tradiderint,
dicendum est quod simplices non debent presumere de proprio intellectu, sed 95
debent scripture sacre firmiter adherere, ut quod evidenter conspexerint ex sacris
scripturis inferri, hoc explicite credant, sive fuerit sive non fuerit a papa et
cardinalibus declaratum. Et huius racio est quia papa et cardinales non sunt
regula fidei nostre: licet papa catholicus et cardinales catholici debeant esse
doctores fidei Christiane, ita ut quicquid secundum regulam fidei docuerint et 100
diffinierint hoc sit a fidelibus firmiter senciendum, si vero aliquid contra regu-
lam fidei scripturamque divinam docere aut diffinire presumpserint, non sunt
sequendi, sed a catholicis arguendi et tamquam heretici devitandi.

Errantes igitur memorati dicentes quod homo Christianus nichil debet
explicite credere nisi quod papa et cardinales declarant, qui volunt contra Apos- 105
tolum papam dominari fidei nostre, et qui non querunt intelligere veritatem sed
ea que suo rectori et magistro sunt placita auribus simplicium inculcare, nul-
latenus sunt audiendi sed sunt tamquam eversores fidei repellendi.

Hec autem contra predicta sufficiant. Si autem dicta eorum aliter quam se
habet veritas reprobavi, michi nullatenus imputetur, quia sub illa forma michi 110
declarata fuerunt. Intencionis autem mee est solummodo falsam sentenciam et
ipsius quicumque assertores fuerint, et non alios, improbare. Si autem dixi
aliquid imperite, correccionem caritativam nullatenus recusabo.

93 simplex…debet] simplices non debent Ed   94 tradiderint] tradiderunt Bz, crediderunt Ed
96 debent] Bz: omitted W | quod] quid Pa | conspexerint] conspexerit Pa Vb   99 nostre] quia added
Ly | debeant] deberent A   100 ut] quod Ed | et] vel Ly, omitted Az   101 diffinierint] edificaverint
Bz | si] cum Fi, ubi Vb   102 scripturamque…docere] Es: que (quam Ly) scriptura divina docet
docuerint A, et scripture divine docere Fi, que scriptura divina docere Vb La, aut scripturam divinam
docere Lb    104 memorati] inebriati Ed   107 inculcare] omitted A   110 reprobavi] renovavi Vb Es
113 aliquid] omitted A

99 regula fidei] Cf. CI p. 72, lines 32-5



DIALOGUS, PARS 3a, TRACTATUS 1us

Edited by John Kilcullen and John Scott





INTRODUCTION

John Kilcullen

According to the Prologue to 3 Dialogus, the first of its planned nine tracts will
be concerned with the powers of the pope and clergy. As it stands, it deals only
with the powers of the pope: Did Christ make Peter head of the Church? What
power did Christ confer on Peter’s successors, the popes? The discussion
surveys opinions ranging from the claim that Christ has given the pope fullness
of power in the sense that he can lawfully do anything not forbidden by morality
or divine law (i.e. that he is not bound by human law and custom), to the
opinion of Marsilius, who makes the pope subordinate to the authority of the
secular ruler. According to Marsilius, Christ did not make Peter head of the
Church, Peter never was in Rome, the claim of the Roman bishop to be Peter’s
successor is false, and there is no sense in which the pope has fullness of power.

Ockham’s concern with defining the limits of papal power first emerged in
book 7, chapter 67, of the first part of the Dialogus. The Master remarks that the
question is of great importance “in these days”, and says that some think that
ambitious clergy have greatly exaggerated the extent of the pope’s power, to the
detriment of the laity. A number of objections against the claim to fullness of
power are reported, namely conflicts with certain traditional views on the extent
of Church power – that no one can be ordered to be celibate or to become a
monk, that the property even of unbelievers cannot be confiscated by the
Church, that there are limitations on any obligation the Church can impose of
avoiding excommunicated persons. The discussion is then adjourned to the
treatise “On the doctrines of John XXII”, which would have formed Part 2 of
the Dialogus. As has been explained in the introduction to Part 2, the extant Part
2 is not the treatise that Ockham meant to write and it contains nothing on papal
power; instead, the question of the extent of papal power is discussed in Book 1
of the first tract of Part 3. By the time he came to write this work, Ockham had
treated the matter in a number of other writings and developed a considerable
repertory of arguments.1

Book 1 presents and discusses five views of the power of the pope. The main
contrast is between the first three positions, according to which the pope has
power (either entirely from Christ or partly from men) to do anything not
contrary to morality or revelation, and the fourth (which is the opinion of
Marsilius), according to which the pope has no more power than other priests,
and no coercive power, unless such power is granted to him by the secular ruler.

1. For a tabular survey, see G. Knysh, Political Ockhamism (Winnipeg, 1996), pp. 271-86.



106 3.1 Dialogus

The fifth position (which we can be confident is Ockham’s own, since it is
found also in his “assertive” works), is that the pope has from Christ great
power in spiritual matters, and in temporal matters power to intervene, not
regularly, but “on occasion”, i.e. when some temporal action is necessary or
very useful to the Christian community and no lay person is able or willing to do
it; the combination of power in spiritual matters and occasional power in
temporals can be called “fullness of power”.

Although this power is not the fullest, it is, nevertheless, abundant, singular and
very great. . . It is not easy, however, to state, explicitly and in particular, all the
cases in which he can do the aforesaid things, or some of them. And perhaps no
universal teaching can be given about them by which it may be known with
certainty and without error, especially by the simple, when the pope can do such
things and when he cannot, and what kind of things he can do in one case and
what kind in another (3.1 Dial. 1.16).

Book 2 begins a more detailed discussion of the elements of the fifth
opinion. Since Christ is said to have given power to the pope by appointing
Peter head of the Church (the pope being Peter’s successor), the discussion
begins with the question whether Christ did make Peter the head of the Church.
But first there is a discussion of the question whether it is beneficial for the
Church to have one person as its head. This question occupies the whole of
Book 2. An interesting subsidiary question (chapters 20-28) is whether, if Christ
did appoint a single head, the Church has power in some situations to change
this monarchical constitution to an aristocracy.

But did Christ in fact establish the Church as a monarchy? At the beginning
of Book 3 the discussion is about to come to the question whether Christ
appointed Peter head, but the Student decides to reopen a question already
discussed in Part 1 of the Dialogus, explaining that he wants to discuss it again
“because of statements of certain people that we did not have then” (3.1 Dial.
3.1). These people, or rather this person, was Marsilius of Padua, and much of
the discussion in Books 3 and 4 is of the opinions of Marsilius. Book 3
discusses the question, Which writings are Christians obliged to believe?
Marsilius had argued that Christians are not obliged to believe anything except
the Bible (anticipating the Reformers’ sola scriptura); and, according to
Marsilius, it cannot be proved by Scripture that Christ made Peter head of the
Church. As the Student remarks,

it seems to me that the common opinion of all christians, especially those
obedient to the Roman Church, has been that blessed Peter was established by
Christ as head and chief of the Apostles and also of all the faithful. Yet that
opinion is attacked these days and there is a very serious deliberate reply to



107Introduction

arguments which seem to be based on divine Scripture. In order, therefore, that I
and others should be offered an opportunity of considering more accurately
whether our forebears were deceived in this, ... I will set out their replies not in
an abbreviated way but fully ... (3.1 Dial. 4.3).

In Books 3 and 4, therefore, Ockham presents Marsilius's opinions on this
subject in Marsilius's own words and at length.2

On the question what must be believed, four opinions are discussed. The first
is the position of Marsilius, that Christians are obliged only to believe the Bible
and any interpretation of the Bible adopted by a general Council. The second is
that, in addition to the Bible and the Councils, a Catholic must believe papal
decrees, the Canons of the Apostles, and writings of doctors approved by the
Church (Augustine, for example). The third is that in addition other doctors (that
is, theology teachers) should be believed when they agree with one another. The
fourth (which we can be confident is Ockham’s own opinion) is more restrictive
than the second and third: it is that a Catholic must always believe the Bible,
Bible writers and the Apostles, and others sometimes but not always. The
explanation of how one might sometimes be obliged to believe authors who are
fallible and sometimes err depends on the idea of presumption: one ought to
presume that what a generally credible person says on matters of fact within that
person’s knowledge is true, unless there is some particular reason for doubt.
Subsidiary questions discussed in this book include whether Councils are
infallible (Marsilius held that they are), and whether there are any passages in
the Bible the literal sense of which we may not be able to understand.3

2. A. Van Leeuwen, “L’Église règle de foi chez Ockham”, Ephemerides Theologicae Lovanienses
11 (1934), pp. 249-88, drew attention to the citations in 3.1 Dial. 3.1 and c. 21 of Defensor pacis
II.xix; J. G. Sikes, “A possible Marsilian Source in Ockham”, English Historical Review 51 (1936),
pp. 496-504, drew attention to citations in 3.1 Dial. 4.1 of Defensor pacis II.xvi.3-10. In all, Ockham
in 3.1 Dial. 3.1, 21 and 4.1, 3, 12, 21, quotes Defensor pacis II.xvi.2-10, xix.2-7. xxvii.2, and
xxviii.5-9. In Books 3 and 4 we have indented the passages quoted from Marsilius, though Ockham
does not mention Marsilius by name and (except in a few places) does not indicate that he is quoting
anyone. The indentation is not meant to indicate that the quotations are verbatim.  Ockham was not
altogether consistent in his treatment of these passages. In some places he leaves first person
singular pronouns and verbs referring to Marsilus (mihi, video), in other places he replaces them
with third person plural (thus “... sequens, declino” in Marsilius’s text becomes “... sequentes,
declinant”). There are also some changes of word order and some minor rewriting. Ockham’s text of
Marsilius seems close to that of the manuscripts the editors of Defensor pacis have called T and H
(see Scholz, pp. xxvi-xxxiv).    3. In chapters 14-20 there is a discussion of the proposition that there
may be some things in the Bible that at some time cannot be understood at all, or not without some
further revelation. Examples considered include passages from Daniel and New Testament passages
about the last times (e.g. 2 Thess. 2:7-8). The Master remarks, with some feeling, that those who
offer confident interpretations of such passages are rash, even heretics.



108 3.1 Dialogus

Book 4 at last comes to the question whether Christ did in fact appoint Peter
as head of the Church, with authority even over the other Apostles. Marsilius
had argued that the various Bible texts usually alleged in favour of Peter’s
headship do not really prove it. The Master quotes and criticises Marsilius’s
arguments. He draws on a point made in Book 3, that a generally credible
witness ought to be presumed to be telling the truth on a matter of fact within
that person’s experience. That a certain text has a certain meaning is not a
matter of fact but a matter of interpretation, but that a certain person interpreted
a certain text with a certain meaning is a matter of fact. The Master brings
forward various passages attributed to Anacletus and Clement, who were
immediate disciples of the Apostles, to show that the Apostles must have
understood Christ’s sayings to mean that Peter was head of the Church. Christ
would not have left the Apostles in doubt on such an important matter, the
Apostles would not have left their disciples in doubt; the Gospel sayings must
therefore mean what the Apostle’s disciples took them to mean. Building on
this, the Master presents another argument: if the whole Church from the time of
the Apostles until now has without dissent held a certain doctrine, then that
doctrine must be true, by virtue of Christ’s promise to be with the Church “all
days” (Matthew 28:20); but from the time of the Apostles (as the texts from
Anacletus and Clement show) down to Ockham’s own time the doctrine of
Peter’s headship  has always been believed by all Christians (even by the
Greeks, before they separated); it must therefore be Catholic truth.
Unfortunately, the texts from Anacletus and Clement are drawn from the
Pseudo-Isidorean decretals.4 Of the texts Ockham quotes to prove the antiquity
of this belief, the earliest that are authentic are from Cyprian and Eusebius.5

As it has come down to us, 3.1 Dial. seems incomplete.6 Some of the
questions listed for discussion early in the book are never discussed: for
example, in Book 1 chapter 1 the Disciple lists questions relating to the pope,

4. Ockham rejected the authenticity of the Donation of Constantine (see the last chapter of Brev.),
but he did not doubt the authenticity of other material in the Pseudo-Isidorian decretals. Marsilius
quotes from those decretals sometimes, but sometimes expresses doubt. See C.W. Previté-Orton,
“The Authors Cited in the Defensor pacis”, in Essays in History Presented to Reginald Lane Poole
(Oxford, 1927), pp. 405-20, esp.  pp. 413-4. (In our notes we signal that a text comes from
Pseudo-Isidore — if its historicity is important to the argument — by giving a reference to to the
edition of Hinschius.)   5. If “all days” is taken to mean “each and every day”, then the fact that the
evidence is not enough to prove that the headship of Peter was believed throughout the whole period
is not necessarily fatal to Ockham's argument: on his understanding of Christ's guarantee that error
will never prevail, it would be enough to show that Peter's headship was believed in by all Christians
during at least some time. See Kilcullen, “Ockham and Infallibility”, Journal of Religious History,
16 (1991), pp. 387-409.   6. See G. Knysh, Fragments of Ockham hermeneutics (Winnipeg, 1997),
pp. 121-22.



109Introduction

and then says: “Later I propose to examine some similar [questions] about the
power of the clergy”; but as it stands 3.1 Dial. is entirely about the power of the
pope. This is not a decisive point: the plan of the book may have changed as it
was being written (with the early pages being left unrevised), or perhaps
Ockham never intended to treat the powers of the other clergy except
incidentally to his discussion of the power of the pope. Stronger evidence of
incompleteness is the fact that at the end only the first five of the eleven
arguments of Book 4 chapter 1 have been answered and none of the arguments
of chapter 2. The first chapter of Book 2 begins a discussion of the first element
of the opinion outlined at the end of Book 1; there is no discussion of the other
elements, and indeed the discussion of the first is incomplete if Ockham
intended to discuss the inference that Christ’s appointment of Peter as head
implies that the pope has his authority from Christ. The witnesses Mz and Fr
end with the comment “hic deficit aliqualis copia huius partis”.

A translation of 3.1 Dial., with English and Latin in parallel columns, can be
found on the project web site. There is also an analysis of the argument, with
comments on the aspects in which the discussion seems incomplete. On
Ockham's opinion of what power the pope has and does not have see below,
Endnote 1. For a survey of the intellectual relations between Ockham and
Marsilius see Endnote 4.

3.1 Dialogus is generally attributed to Ockham. The only shadow of a reason
to doubt its authenticity is that it has been transmitted by only three witnesses,
the earliest of which (Mz) dates from the late 14th century. These witnesses are
also the only source of another work generally attributed to Ockham but perhaps
doubtfully,7 namely Compendium errorum. There are two good reasons for
accepting the authenticity of 3.1 Dialogus. First, there are many witnesses to 3.2
Dialogus (though none clearly earlier than Mz), and 3.1 Dialogus and 3.2
Dialogus are linked together by many apparently appropriate cross-references;8

this is strong evidence that they are the work of the same author. Second, in
procedure, writing style and doctrine 3.1 Dialogus is very like 1 Dialogus, 3.2
Dialogus and other works securely attributed to Ockham, such as Octo
quaestiones and Breviloquium. The authenticity of 3.1 Dialogus seems sure.

7. See G. Knysh, Ockham Perspectives (Winnipeg, 1994), pp. 46-51.   8. References in Part 3.1 to
Part 3.2: Prologus, 1.8, 1.9, 1.15, 2.2, 2.8. References in Part 3.2 to Part 3.1: Prologus, 1.3, 1.13,
1.20, 1.23 (three references), 2.10, 2.14, 2.15. See Baudry, pp. 212-214, and “Ockham’s References
to the Dialogue or its Parts” on the project web site.



110 3.1 Dialogus

When was it written?9 Ockham did not date his works and did not
deliberately indicate the order in which they were written. A work may be
datable if it refers to an event or period (e.g. the reign of a pope), if it includes a
cross-reference to some datable other work (by Ockham or by some other
author), if another author refers to, or shows acquaintance with, Ockham’s
work, or if a work does not refer to some event it might be expected to have
referred to if the event had already occurred. Order of composition may be
inferred from comparisons of different degrees of maturity or elaborateness of
treatment or apparent verbal dependency; the absolute date of composition of a
work may be inferred from the order of composition together with the dates of
other works in the series established by some other method.

The prologue to 3.1 Dialogus (3.1 Dial. Prol.18-19, 22) indicates that the
reigning pope is Benedict XII; there is no mention anywhere in the work of
Benedict’s successor, Clement VI, and no other references to datable events
have been noticed. Benedict XII was pope between 20 December 1334 and 25
April 1342. In 3.2 Dialogus and in Breviloquium, but not in 3.1 Dialogus, there
are references to Benedict XII’s constitution Redemptor noster, issued 28
November 1336: we might infer that 3.1 Dialogus was written before that
constitution was issued, but there are other indications that 3.1 Dialogus was
being written later than 1336 (see below). The quotations in 3.1 Dialogus from
Marsilius’s Defensor pacis, implying a date after 1324,10 do not help, since we
already know that 3.1 Dialogus was being written while Benedict was pope. It
has been suggested that Marsilius wrote at least the first twelve chapters of
Defensor minor in answer to 3.1 Dialogus and that those chapters must be dated
before 1341,11 which would imply that 3.1 Dialogus was written before 1341;
but the allusions to Ockham in Defensor minor are not sufficiently detailed and
accurate to prove that Marsilius must have seen a completed copy of 3.1
Dialogus.12

9. See Baudry, pp. 209-218; Miethke, Ockhams Weg, pp. 123-125; Offler, OP, vol. 4, p. 87. Miethke
concludes that 3 Dial. was begun after AP, that 3.1 Dial. was completed before 1342, and 3.2 Dial.
may have been in progress until the end of Ockham’s life. He reports and criticizes the opinions of
Riezler (that 3 Dial. was written before 1343) and Knotte, followed by Scholz (that 3 Dial. was
written in 1338, on the basis of 3.1 Prol. and an apparent reference in 3.2 Dial. 2.8 to Redemptor
noster). Baudry’s conclusion (p. 215) is that 3 Dial. was composed during the years 1339-1341 and
that both tracts were in circulation by the beginning of 1342.    10. Defensor pacis was completed 24
June 1324. See Miethke, De potestate papae, p. 210, n. 634.   11. Offler, OP, vol. 4, p. 87; cf.
Baudry, p. 217 n. 6.   12. See “Marsilius’s response to Ockham” in Endnote 4, p. 372 below; as with
Lupold von Bebenberg’s knowledge of OQ (see below), Marsilius’s information may have been by
word-of-mouth. It has been suggested that a reference in the chronicle of Johannes von Viktring
might help date the Dialogus, but see Baudry, p. 211, n. 2, and Miethke, Ockhams Weg, pp. 121-2.



111Introduction

By comparison of the “maturity” and other characteristics of several works
Offler concludes that Ockham wrote An Princeps before 3.1 Dialogus and
Breviloquium after it, that Octo Quaestiones and Breviloquium were “nearly, if
not quite, contemporaneous”, and that he wrote Breviloquium before he had
progressed far with 3.2 Dialogus.13 Arguing from indications of absolute date,
he suggests that “within the extreme limits October 1337—early 1340 the
months between August 1338 and the end of 1339 seem the most likely” for the
writing of An princeps,14 which would suggest that 3.1 Dialogus became the
focus of Ockham’s attention at the end of 1339 or early 1340. “The extreme
limits of date for the composition of Breviloquium are the spring of 1337 and
the early summer of 1342”,15 which would suggest that Ockham transferred his
attention from 3.1 Dialogus to Breviloquium in 1337; but this is too early, being
inconsistent with the inference from the likely date range of An princeps.
Offler’s narrow range for Breviloquium is “the twelve months following the
middle of 1340”,16 and for Octo quaestiones “the twelve or fifteen months after
mid-summer 1340”.17 If we accept these conclusions, it seems that Ockham was
working on 3.1 Dialogus from 1339 or 1340.

The inclusion in 3.1 Dialogus of cross-references to 3.2 Dialogus has
prompted the suggestion that 3.2 Dialogus was written before 3.1 Dialogus.18

However, 3.2 Dialogus also contains cross-references to 3.1 Dialogus; further, it
cannot be assumed that a work Ockham refers to must already exist, since cross-
references may be based on a detailed plan of a work not yet written (as seems

13. Offler, OP, vol. 4, pp. 87-89. Apart from some observations on p. 88, Offler does not set out the
comparisons, but his familiarity with Ockham’s works gives his opinion authority.   14. OP, vol. 1
(2nd edn.), p. 223.   15. OP, vol. 4, p. 86.   16. Ibid., p. 90. According to Baudry (p. 218), Brev. was
written during 1341.   17. Ibid., p. 88. OQ includes quotations from Lupold von Bebenberg’s
Tractatus de iuribus regni et imperii Romani, completed in 1339 or 1340, with supplements, written
perhaps in 1341, that reflect knowledge, apparently from word of mouth, of Ockham’s criticisms;
see Politischen Schriften des Lupold von Bebenburg, ed. Jürgen Miethke and Christoph Flüeler
(Hanover, 2004), p. 199-203. This helps determine the likely completion date of OQ to the end of
1341 (ibid., p. 202).   18. “In Cap. 2 des 2. Buchs des 1. Tractats (p. 790 [Goldast edn.]) wird schon
der Inhalt des 1. Buchs des 2. Tractats dieses Theiles citirt; die einzelnen Theile des Werkes sind
also nicht in der Ordnung entstanden, die ihnen nach der Vollendung des Ganzen wurde. Der erste
Theil des Dialogs ist jedoch vor dem dritten entstanden; denn in dem letzteren (p. 843) wird das 7.
Buch des ersteren citirt”; S. Riezler, Die Literarischen Widersacher der Päpste zur Zeit Ludwig des
Baiers (Leipzig, 1874), p. 265 n. 2. Similarly Georges de Lagarde, La Naissance de l’esprit laïque
au decline du moyen âge (Paris, 1958-63), vol. 4, p. 33, n. 65, suggests that since 3.2 Dial. refers to
3.1 Dial. in the future tense, and since [which is not true] 3.1 Dial. does not refer to 3.2 Dial.,
therefore 3.2 Dial. is likely to have been written first. The assumption is that a writing Ockham
refers to must already exist. Though he rejects the thesis that 3.2 Dial. predates 3.1 Dial., Baudry in
other places makes the same assumption: “La première partie existait certainement quand fut rédigée
la troisième, puisque celle-ci y fait maintes fois allusion”; Baudry, p. 159.



112 3.1 Dialogus

true of references in De imperatorum et pontificum potestate to 2 Dialogus).
There has been some discussion of the tense of these cross-references and of
certain other verbal details (e.g the use by Discipulus of “conicio”).19 But a
reference in the future tense may be to something already written (“If you search
the Bible, you will find…”). Further, the dialogue framework of Dialogus is a
fiction, so the Student may “conjecture” what the author knows, and it is to be
expected that references to what has been or will be discussed (“erit sermo”,
“tractabimus”) will be in the tense appropriate to the plan of the final work,
whatever the order in which its parts were written. Nothing can be inferred,
therefore, from these cross-references about the relative order of the two tracts
of 3 Dialogus.

In two other works Ockham refers to the Dialogus. In Breviloquium he
writes: “Qui illa, quae hic dimissa comparere desiderabit [et] discussa videre,
dialogum quendam prolixissimum in plura volumina distinctum… inspiciat, si
ipsum habere voluerit”.20 This suggests that several volumes of the Dialogus
were already available when he was writing Breviloquium. If we assume that a
“volume” would not contain any component smaller than one tract, and that 2
Dialogus was not available,21 then we could infer that 1 Dialogus, 3.1 Dialogus
and 3.2 Dialogus were already in circulation when Breviloquium was written.
This inference would be uncertain, however, since Ockham may have been
referring to a publication planned but not yet completed. In De imperatorum et
pontificum potestate Ockham writes: “quae in hoc compendio perstringuntur, in
aliis operibus, praesertim in quodam dialogo, quem dudum incepi, qui habuerit,
discussa inveniet exquisite”.22 Again, this may suggest that some of the Dialogus
was available, but again the inference is uncertain. The words indicate that the
Dialogus had been begun long ago and suggest that it had not yet been
completed, but they neither exclude nor imply the abandonment of the project
and imply nothing about the completion or circulation of any of its parts. Since
Ockham wrote the parts and tracts of the Dialogus in an attempt to influence an
ongoing controversy, it seems likely he would have put each of them into
circulation immediately it was finished. The filiations among the manuscripts
for 1 Dialogus, 3.1 Dialogus and 3.2 Dialogus are different, suggesting that they
were launched at different times under different circumstances. Matthias
Eiffler’s dating of one of the manuscripts of 1 Dialogus suggests that that part of

19. Baudry, pp. 212-4.   20. Pr.18-23 (p. 98).   21. See the introduction to 2 Dial., above, p.
9.   22. Pr.72 (p. 282).



113Introduction

the work was in circulation in the early 1340s,23 when it seems likely Ockham
was working on 3.1 Dialogus. But for the two tracts of 3 Dialogus we have no
evidence of when they were put into circulation.

A large work such as 3.1 Dialogus might well have been written over some
years, some of it long before datable events it mentions, some of it long
afterwards. A reference to a person (e.g. a pope) as living might survive even
though the work was not finished until after that person’s death, or the author
might insert some topical reference just before circulating a work substantially
finished some time earlier. Ockham may have had several works in progress at
the same time, or he may have switched his attention from one to another and
back again over an extended period.24 As they have come down to us, 3.1
Dialogus, Breviloquium and 3.2 Dialogus are incomplete.25 Any of them may
have been completed but the end lost, or the project may have been abandoned,
or the work may have been neither completed nor abandoned, and in that case
the writing could well have continued, off and on, until the end of Ockham’s
life. This last possibility is not ruled out by the absence of references to any
datable event after the reign of Benedict XII; there may simply not have been
occasion to mention such an event. It seems that the best we can say is that
Ockham was working on both tracts of 3 Dialogus from the early 1340s,
perhaps using materials he had written earlier, but, if these works were never
finished, as seems likely, he may have continued to work on them during the
pontificate of Clement VI, perhaps even to the end of his life in 1347 or 1348.

23. See http://www.manuscripta-mediaevalia.de/hs/projekt-Weimar-pdfs/Q-23.pdf. Scholars had
suggested that 3.2 Dial., 3.16, implies that 1 Dial. was put into circulation before 3.2 Dial was writ-
ten: “Quamvis in prima parte nostri Dialogi li. 6 tractaverimus. . . hic tamen de hac materia confer-
amus ut excitemus alios tractatulum hunc visuros qui primam partem forsitan huius operis non habe-
bunt”. See Baudry, p. 159. However, this passage would not strictly prove that 1 Dial. was already
in circulation, only that Ockham foresaw that 1 Dial. and 3.2 Dial. might not circulate to-
gether.   24. “We are not entitled to assume that he never had more than one piece of work in pro-
gress at any particular time”; Offler, OP, vol. 1, 2nd edn., p. 223. “We cannot safely suppose that his
method was to undertake and finish off in turn a number of discrete items which can now be arrang-
ed in a neat chronological sequence… Quite as likely is that Ockham during these years [while he
was writing 3 Dial., Brev. and other works] was drawing from a stock of memoranda, arguments and
authorities which he had accumulated as relevant to his current preoccupations and which he had
already to some extent worked up into literary form. To that stock he may have resorted in the
course of his various polemical enterprises as the needs of any particular treatise seemed to demand,
indulging in a greater or less degree of rewriting as the spirit moved him. If that is so, even the very
extensive passages of verbal identity or similarity to be found in his various works at this period do
not provide an entirely reliable guide to dating them”; OP, vol. 4, pp. 89-90.   25. Baudry is mis-
taken when he says, “Le premier traité nous est parvenu en entier”, p. 210. See above, pp. 108-9.

http://www.manuscripta-mediaevalia.de/hs/projekt-Weimar-pdfs/Q-23.pdf.


114 3.1 Dialogus

3.1 Dialogus has been transmitted in three manuscripts (Mz Fr Lm) and in
three early editions (Pz Ly Gs).26 On the project web site there is an analysis of
the relationships between the witnesses to 3.1 Dial., with links to places in the
text that illustrate the relationships. Gs derives from Ly. Ly derives from Pz,
differing from it (in 3.1 Dial.) mostly by intelligent conjecture, not because the
editor(s) of Ly had access to any other witness. There is nothing to suggest that
Pz derives from any other extant witness. Pz is thus the only one of the early
printed editions that can count as an independent witness. The Lambeth
manuscript, Lm, is simply a copy of Pz.27 The independent witnesses therefore
come down to three, Mz, Fr and Pz.28

None of the extant witnesses is uniquely the basis of our text. In general Mz
seems best, but we have often followed one or both of the other witnesses
against Mz or made emendations by conjecture. Sometimes we have adopted
readings from Ly, though we believe that they are conjectures made by the
editor(s) of Ly. Mz and Fr often agree against Pz, and when they do they often
seem to have the more plausible text. When Fr stands against Mz and Pz it
usually seems plainly wrong, but occasionally its text seems best.29 Correctors
(including perhaps the original scribe) have amended Fr in many places, and we
have sometimes adopted these corrections in preference to the readings of other
witnesses, though in some cases they may have been conjectural. The text
tradition is rather weak: there are many places where some conjecture must be
made, if not by an editor then by the reader. There is a discussion of problems
with the text of 3.1 Dialogus on the web site.

In our apparatus we regularly report Mz and Pz, but not Fr (or its marginal or
interlinear corrections) except when it agrees with one of the other witnesses or
we adopt its reading. We also regularly report Ly. Although it is not an
independent witness, Ly (or Gs, derived from it) is the text on which scholars
have until now relied, and it has therefore seemed useful to record its readings
when we have rejected them.

26. For explanation of these sigla, see “Sigla”, above, p. xxv.   27. That Lm was a copy of Pz was
suggested by Ian Murdoch, Critical edition of Pierre d’Ailly’s “Abbreviatio dyalogi okan”
(Melbourne, Monash University thesis, 1981). Collation has confirmed this suggestion; see http://
www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/31d1msr.html#PzLyLm.    28. Compendium errorum and 3.1 Dial.
have the same set of witnesses. See Offler’s introduction to CE in OP IV, p. 3ff. For critical
discussion of Offler’s views on the relationship between the witnesses see Kilcullen, “The text
tradition of the Compendium errorum”, at http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/msrce.html. Offler
remarked: “the weakness of CE’s textual tradition is not auspicious for the future editor of 1usIIIae
Dial.”, Offler, OP, vol. 4, p. 11.    29. For example, see 3.1 Dial. 1.4.115, 2.23.18-9, 3.15.7-9.

http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/31d1msr.html#PzLyLm.
http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/msrce.html.


TERCIA PARS DIALOGI,

DE GESTIS CIRCA FIDEM ALTERCANCIUM ORTHODOXAM

Prologus

Discipulus: Salomonis utcumque sequendo vestigia, “proposui in animo meo
querere et investigare sapienter de omnibus que fiunt sub sole”, in ecclesia
scilicet militante, de qua non omnes Christiani hiis diebus consimiliter opinan-
tur. Quia enim quidam circa fidem catholicam altercantur, se hereticos mutuo5
appellantes, quidam eorum apud quosdam et alii apud alios veram existimant
ecclesiam consistere militantem. Proinde ad terciam partem nostri dialogi, quam
ab inicio “De gestis circa fidem altercancium orthodoxam” volui appellari,
nostram intencionem vertamus, quantum nostre occupaciones et studia presentis
congruant temporis qualitati (quia, ut beatus asserit Augustinus ad Bonifacium10

comitem, et habetur 23a, q. 4a, c. Si ecclesia, omnia debent suis temporibus
convenire), quam in novem tractatus volo secari, quorum unumquemque in
diversos libros censeo dividendum. Primi autem duo erunt preparatorii et pream-
buli ad sequentes, in quibus de gestis diversorum Christianorum scrutabimur:
primus quidem disputando de potestate pape et cleri; secundus de potestate et15
iuribus Romani imperii, in quo quamplurima de iuribus regum ac principum ac
eciam laicorum aliorum tractabimus; tercius de gestis Iohannis 22i, quem
nonnulli putant propter hereticam pravitatem diu antequam de hoc mundo
migraret omni dignitate ecclesiastica fuisse privatum, alii ipsum fuisse catholi-
cum et in vero papatu finisse dies suos existimant; quartus de gestis domini20
Ludowici de Bavaria, quem aliqui verum imperatorem non reputant, alii contra-
rium arbitrantur; quintus de gestis domini Benedicti, quem multi, sed non
omnes, tamquam verum summum pontificem venerantur; sextus de gestis fratris
Michaelis de Cesena, septimus de gestis et doctrina fratris Giraldi Othonis,
quorum unum quidam, alii alium, verum generalem ordinis fratrum minorum25
affirmant; octavus de gestis et doctrina fratris Willelmi de Ockham; nonus de
gestis aliorum Christianorum — regum, principum et prelatorum ac subditorum,
laicorum ac clericorum, secularium et regularium, fratrum minorum et aliorum
— qui alicui (vel aliquibus) de prenominatis personis adherent, obediunt,

Prologus.11  comitem] militem Ed   13  autem] namque Ed   15 quidem]  itaque MF
16 quamplurima] quamplura Bm   17 aliorum] Bm: aliquorum W   22 domini Benedicti] Bm:
Benedicti XIIi W   23 verum]  omitted Ly   26 et doctrina] Bm: omitted W | de2] omitted Bm
28 regularium] Bm: religiosorum W   29 vel] Fr: et W

Prologus.2 proposui…3 sole] Cf. Ecclesiastes 1:13   11 Si ecclesia] C.23 q.4 c.42, col. 922



116 3 Dialogus

consenciunt, communicant, favent vel quomodolibet prebere consilium aut 30

auxilium dinoscuntur, vel ipsos (aut eorum aliquem) persequuntur, impugnant,
molestant vel reprehensibilem aut reprehensibiles arbitrantur.

Magister: Tam tua instancia quam desiderium proficiendi predicta aggredi
michi suadet, sed timor calumpniam incurrendi illorum qui forsitan dicent me
audere illicite disputare de potestate summi pontificis dissuadet, presertim cum 35
leges eciam canonice et civiles videantur asserere quod sacrilegium incurrit qui
presumit de auctoritate principis disputare. Ideo, si tibi videtur, de prefatis me
nullatenus intromittam, maxime cum ad libros necessarios non valeam, ut
estimo, pervenire.

Discipulus: Timor non te retrahat memoratus, quia sicut videmus catholicos de 40
fide absque periculo iuste calumpnie ad exercicium disputare (doctores enim
sacre theologie de fide in scolis publice disputant et, contra veritatem fidei quo
sciunt acucius arguentes, nullum crimen incurrunt, licet nec tunc nec umquam
postea veritatem questionis disputate determinent; baccalarii eciam et prudentes
quantum possunt forcius irreprehensibiliter, immo sepe laudabiliter, contra 45
veritatem arguunt et allegant), sic de potestate summi pontificis ad exercicium
contingit laudabiliter disputare. Cum igitur contra potestatem pape neque asse-
rendo neque dubitando aliquid sis dicturus, sed solummodo recitando, sicut pro
toto isto dialogo peractum est inter nos a principio, de potestate pape et omnibus
aliis que commemoravi tractanda nullatenus metuas indagare, presertim cum 50
sciam te paratum omnem veritatem de potestate pape, et aliam quam teneris
explicite credere, opportunis loco et tempore, quando erit expediens, occulte et
publice confiteri. Nec librorum carencia te retardet, quia, licet non possis facere
opus perfectum, aliquid tamen facere non erit inutile, quia occasionem faciendi
opera perfecta copiam librorum habentibus ministrabis. 55

Magister: Quod absque assercione et dubitacione falsa liceat recitare et in
persona dicere aliorum, quodque non sit necesse omni tempore ore veritatem
eciam catholicam confiteri (cum cadat sub precepto affirmativo, quod semper
obligat sed non pro semper), multis modis posset ostendi. Ideoque, malignorum
parvipendens calumpnias, tue instancie acquiescam, et ad exercitandum studio- 60

sorum ingenia, tam circa potestatem pape quam circa alia que duxeris inquiren-

31 persequuntur]  omitted Ed   33 proficiendi]  Fr: perficiendi W   42 quo] quos Ly   49 peractum]
pactum Fr   59 posset] possit MF   60 exercitandum]  exercitanda Ly

36 leges…civiles] Codex 9.29.2, p. 385; C.17 q.4 d.a.30 and c.30, cols. 822, 823; cf. Brev. 1.1.8-10,
p. 99    58 affirmativo] Cf. 1 Dial. 4.26 (Ly 31v a1), 6.39 (Ly 66r a3-4); 3.2 Dial. 1.8 (Ly 234r
a53-4); Brev. 3.8.9-10, p. 181.



117Prologus

da, eciam sentencias et opiniones quas reputo erroneas, immo hereticas, recita-
bo. Pro quibus, quo valuero, forcius allegabo, quod eciam tu poteris interdum
facere, si tibi videbitur. Incipe igitur sine mora primum tractatum.
63 valuero]  voluero Ed





TRACTATUS PRIMUS,

DE POTESTATE PAPE ET CLERI

LIBER 1

Capitulum 1

Discipulus: Claves regni celorum esse datas a Christo Romano pontifici, id est
beato Petro, Christianorum non ambigit, ut estimo, multitudo; quare non dubitat
quin sit a Christo aliqua concessa potestas. Plures eciam auctoritates sanctorum
patrum videntur asserere quod aliquam ex humana ordinacione acceperit pote-5
statem. De quarum utraque, si utramque habeat, interrogabo quamplura: quam
videlicet et quo iure, divino scilicet an humano, habeat potestatem super spiri-
tualia et ecclesiasticas personas? quam et quo iure super laicos in spiritualibus?
quam et quo iure super res et iura temporalia que ad solam Romanam spectant
ecclesiam? quam et quo iure super res et temporalia iura que ad alios clericos10

pertinere noscuntur? quam et quo iure super personas, res et iura temporalia
fidelium laicorum? quam et quo iure super res infidelium et eciam personas
ipsorum? Postea autem nonnulla similia de potestate cleri perscrutare propono.

Ante omnia autem interrogare decrevi an potestas pape ad omnia que non
sunt contra legem divinam neque contra ius nature se extendat. Hec enim15
interrogacio videtur comprehendere omnia predicta de potestate pape, et forte ex
sentenciis et opinionibus circa ipsam quas recitare studebis dabitur michi occa-
sio de singulis in speciali querendi.

Magister: Circa hanc interrogacionem diverse et adverse inveniuntur sentencie.
Una est quod papa, tam in spiritualibus quam in temporalibus, talem ex ordina-20
cione Christi habet plenitudinem potestatis ut, regulariter et in omni casu, omnia
possit que non sunt expresse contra legem dei neque contra ius nature. Alia est
quod talem plenitudinem potestatis habet ex iure divino in spiritualibus, non in
temporalibus. Tercia opinio est quod talem plenitudinem potestatis habet partim
ex ordinacione Christi, partim ex ordinacione humana. Quarta est quod talem25
plenitudinem potestatis non habet, nec a iure divino nec a iure humano, neque
regulariter neque casualiter sive in casu; et circa hanc sunt diversi modi ponendi.
Quinta est quod talem plenitudinem potestatis simpliciter et regulariter neque a

Capitulum 1.3 dubitat]  dubito Ed   6 De]  Mz: ad W | utraque]  utramque Ly | utramque]  utraque
Pz   13 perscrutare]  perscrutari Ly   17 sentenciis]  sentencia Ly | studebis] debebis Fr   28 et]
Knysh: non W

Capitulum 1.14 an…15 extendat] This doctrine of fullness of power is also discussed in 1 Dial.
7.67; CB 4.12, p. 262; CB 6.2 ff, p. 273; Brev. 2, AP 1.18 ff; OQ 1.2.6 ff; and IPP 1.15 ff.



120 3.1 Dialogus

iure divino neque a iure humano habet, sed casualiter sive in casu habet talem
plenitudinem potestatis a iure divino sive ex speciali ordinacione Christi. 30

Capitulum 2

Discipulus: Istas discuciamus sentencias ut acucius et profundius valeamus
intelligere veritatem. Pro prima igitur aliquas allegaciones adducas.

Magister: Prima sentencia in verbis evangelii, immo ipsius Christi, fundari
videtur, qui, ut legitur Matthei 16o, dixit Petro: “Tibi dabo claves regni celorum; 5

et quodcumque ligaveris super terram, erit ligatum et in celis, et quodcumque
solveris super terram, erit solutum et in celis”. Ex quibus verbis colligitur quod
Christus dedit beato Petro, et per consequens successoribus eius, absque omni
excepcione plenitudinem potestatis ut omnia possit, quia verbo generali omnia
debent comprehendi (dist. 19a, Si Romanorum, et 1a, q. 1a, Sunt nonnulli, et  14a, 10
q. 3a, Putant).

Discipulus: Ista allegacio impugnari potest, ut videtur. Nam sepe verbum
generale non est generaliter intelligendum (Extra, De iureiurando, Ad nostram,
et 1a, q. 1a, Duces). Unde et “verbum generale sepe restringitur”, ut notat glossa,
Extra, De appellacionibus, Sua nobis. Cuius exempla quamplurima in scripturis 15
divinis habentur. Matthei enim 3o dicitur quod “exibat ad eum omnis regio trans
Iordanem et baptizabantur ab eo in Iordane”, et tamen multi non exibant nec
baptizabantur a Iohanne. Et Luce 3o dicitur, “Cogitantibus omnibus de Iohanne,
ne forte ipse esset Christus”, et tamen multi hoc minime cogitaverunt, quia nec
illi qui non credebant in Christum nec illi qui Iohannem non putaverunt prophe- 20
tam.

30 potestatis]  gap quod added Mz, quod added Fr [perhaps: secundum quid; cf. 16.9]   2.8 omni]
omitted Ed   10 debent]  deberent MF   14 Duces]  iudices W (see Friedberg's note)   16 trans]  Mzb
Ed: circa Fr S; omitted Mz

2.5 Matthei] 16:19   9 verbo…10 comprehendi] Cf. Brev. 2.2.6-7, p. 112; AP 1.38-40, pp. 229-30.
10 Si Romanorum] D.19 c.1, col. 58; cf. gloss, s.v. dicendo, col. 81 |  Sunt nonnulli] C.1 q.1 c.114,
col. 402; cf. gloss, s.v. ab omni, col. 556   11 Putant] C.14 q.3 c.2, col. 735. Cf. glosses to C.1 q. 3 c.
8, s.v. indefinite, col. 575; C.28 q.1 c.5, s.v. universalem, col. 1536; and Digest, 11.5.1.3, s.v.
simpliciter (vol. 1, col. 1176).   12 verbum…40 subiecti] Cf. Brev. 2.14.31-48, p. 138; AP 5.28-44,
p. 243; OQ 3.12.224-9, p. 119; Consult 246-53, p. 285; IPP 5.3-7, p. 289.   13 Ad nostram] X
2.24.21, col. 367; cf. gloss, s.v. in illis videlicet, col. 814   14 Duces] C.1 q.1 c.23, col. 367; cf.
gloss, s.v. bona, col. 507    15 Sua nobis] X 2.28.65, col. 440; cf. gloss s.v. tercio appellare, col. 972.
Cf. D. 75 c.5, s.v. ut quidquid, col. 363; C.16 q.1 c.67, s.v. divinis, col. 1128; D.95 c.6, s.v. omnia,
col. 458; C.12 q.2 c.52, v. sine exceptione, col. 1002; X 1.3.15, col. 22. For attempts to reconcile the
maxim “verbo generali omnia debent comprehendi” with the maxim “verbum generale sepe
restringitur” see gloss to Digest, 6.2.8, s.v. pretium, vol. 1, col. 834; gloss to X 1.7.2, s.v. non
invenitur, col. 215.    16 Matthei] 3:5-6   18 Luce] 3:15



121Liber 1, Capitulum 2

Alia exempla innumera possunt adduci in quibus verbum generale non debet
generaliter intelligi sed restringi. Dimittentur tamen ad presens omnia preter
quedam pauca que de potestate et subieccione loquuntur, sed et verba Christi
premissa. Ait itaque Apostolus ad Ephesios 5o: “Ut ecclesia subiecta est Christo,25
ita et mulieres viris suis in omnibus”, ubi verbum “in omnibus” non debet
generaliter absque omni excepcione eciam quoad licita intelligi, quia uxores non
sunt in omnibus licitis subiecte viris, cum quoad multa licita vir et uxor ad paria
iudicentur (Extra, De divorciis, c. Gaudemus). Apostolus eciam ad Colossenses
3o ait: “Filii, obedite parentibus per omnia”, et post: “Servi, obedite per omnia30
dominis carnalibus”; et ad Ephesios 6o ait: “Servi, obedite dominis carnalibus
cum omni timore et tremore”; et 1a ad Timotheum 6o: “Quicumque sunt sub
iugo servi, dominos suos omni honore dignos arbitrentur”; et ad Titum 2o:
“Servos dominis suis subditos esse, in omnibus placentes”. Et  1a Petri 2o sic
legitur: “Subiecti estote omni humane creature propter deum”, et post: “Servi,35
subditi estote in omni timore dominis, non tantum bonis et modestis sed eciam
discolis”. Et 1a ad Timotheum 2o ait Apostolus: “Mulier in silencio discat cum
omni subieccione”. In quibus omnibus verba generalia non debent generaliter
absque omni excepcione intelligi, quia in multis nec mulieres viris nec filii
parentibus nec servi dominis nec fideles omnibus hominibus sunt subiecti; ergo40

consimiliter per hoc, quod Christus dixit Petro: “Quodcumque ligaveris”, et
cetera, non potest inferri quod omnes mortales in omnibus absque omni excep-
cione successoribus beati Petri sunt subiecti, ut in omnes homines, quoad omnia
de se licita, plenitudinem tam in temporalibus quam in spiritualibus habeant
potestatis.45

Magister: Ista obieccio duobus modis repellitur. Primo quia si, secundum
canones sacros, ubi canon non excipit aut diffinit aut determinat nec nos excipe-
re nec diffinire nec determinare debemus (31a, q. 1a, Quod si dormierit;  2a, q.
5a, Consuluisti; dist. 55a, Si evangelica), multo forcius ubi Dominus non excipit,
diffinit vel determinat nec nos excipere, diffinire nec determinare debemus. Sed50
Christus, concedendo Petro potestatem super omnes, nichil excepit nec diffinivit
nec determinavit, sed indistincte et generaliter dixit, “Quodcumque ligaveris”, et

24 sed]  sicut Ed   25 Ut]  sicut S   32 omni] omitted S   34 omnibus]  esse added Ed   36 timore]
tempore Ly   42 inferri]  intelligi Ed   43 sunt]  sint Ed   44 habeant]  habeat Fr Pz   47 nos]  Fr:
omitted W   51 excepit] excipit MF | diffinivit] diffinit MF

25 ad Ephesios] 5:24   29 Gaudemus] X 4.19.8, col. 723   30 ad Colossenses] 3:20, 22   31 ad
Ephesios] 6:5   32 1 ad Timotheum] 6:1   33 ad Titum] 2:9   34 1 Petri] 2:13, 18   37 1 ad
Timotheum] 2:11   48 Quod si domierit] C.31 q.1 c.13, col. 1112; cf. gloss, s.v. nec nos definiedum
est, col. 1586. Cf. AP, 6.142-8, p. 246.    49 Consuluisti] C.2 q.5 c.20, col. 462; cf. gloss, s.v.
supersticiosa, col. 649 |  Si evangelica] D.55 c.13, col. 218; cf. gloss, s.v. excepisse, col. 290



122 3.1 Dialogus

cetera; igitur nec nos aliquid debemus ab eius potestate excipere aut eam aliquo
modo diffinire vel determinare. Petrus igitur in omnibus temporalibus et spiri-
tualibus accepit a Christo plenitudinem potestatis. 55

Amplius, beneficium principis largissime interpretandum est (Extra, De
simonia, c. ultimo; Extra, De decimis, Ex parte). Igitur et potestas collata Petro a
principe principum Christo largissime interpretanda est, ut ab eius potestate nec
in spiritualibus nec in temporalibus aliquid penitus subtrahatur.

Secundo repellitur obieccio suprascripta auctoritate Innocencii 3ii, qui, ut 60
legitur Extra, De maioritate et obediencia, c. Solite, ait: “Dominus dixit ad
Petrum, et eciam Petrus dixit ad successores: ‘Quodcumque ligaveris super
terram erit ligatum et in celis’, et cetera, nichil excipiens qui dixit: ‘Quod-
cumque’”. Ex quibus verbis colligitur quod a potestate data a Christo beato
Petro et successoribus eius neque in temporalibus neque in spiritualibus aliquid 65

est excipiendum. Habet igitur papa talem plenitudinem potestatis a Christo.

Capitulum 3

Discipulus: Super premissam auctoritatem Salvatoris postea revertemur. Ideo
alias allegaciones adducas.

Magister: Quod papa habet in temporalibus et spiritualibus talem plenitudinem
potestatis probatur. Ille cui ex precepto divino est in omnibus obediendum et in 5

nullo penitus resistendum habet immediate a deo huiusmodi plenitudinem
potestatis. Pape autem ex precepto divino obediendum est in omnibus et in nullo
resistendum penitus, teste Gregorio qui, ut habetur dist. 12a, c. Preceptis, ait:
“Preceptis apostolicis non dura superbia resistatur, et per obedienciam que a
sancta Romana ecclesia et apostolica auctoritate iussa sunt salutifere 10
impleantur”; et infra: “Cuius auctoritatis sanccionem omnes teneant sacerdotes
qui nolunt ab apostolice petre, super quam Christus universalem ecclesiam
fundavit, soliditate divelli”. Ex quibus verbis colligitur quod propter
auctoritatem concessam a Christo Romane ecclesie est ei in omnibus
obediendum et in nullo penitus resistendum. 15

57 decimis] dictis W   60 suprascripta]  supradicta Ed   61 Solite] sane W (Solite 4.82)    62 eciam
Petrus]   in petro S | successores] ipsius added S   3.9 et] sed  S   10 ecclesia] omitted S
11 auctoritatis]  auctori Pz, auctoritate Ly   12 ab]  omitted Ed   14 ei] omitted Ly

57 ultimo] X 5.3.46, col. 767; cf. gloss, s.v. abbates, col. 1646 |  Ex parte] X 3.30.27, col. 565; cf.
gloss, s.v. conceditur, col. 1229.   61 Solite] X 1.33.6, col. 198   3.8 Preceptis] D.12 c. 2, col. 27



123Liber 1, Capitulum 3

Hoc eciam Stephanus papa, ut habetur dist. 19a, c. Enimvero, videtur assere-
re cum ait: “Enimvero in speculum et exemplum sancta Romana ecclesia, cui
nos Christus preesse voluit, [posita est]; <ab> omnibus quicquid statuit et
quicquid ordinavit perpetuo et irrefragabiliter observandum est”, et cetera. Ex
quibus verbis colligitur quod propter ordinacionem Christi Romane ecclesie20
obediendum est in omnibus.

Hinc Leo papa, ut habetur eadem distinccione, c. Ita dominus, ait: “Huius
muneris sacramentum ita Dominus ad omnium apostolorum officium pertinere
voluit, ut in beatissimo Petro apostolorum omnium summo principaliter colloca-
ret, ut ab ipso quasi a quodam capite dona sua velut in corpus omne diffunde-25
ret”; et infra: “Hanc petre istius sacratissimam firmitatem, Deo, ut diximus,
edificante constructam, nimis impia vult presumpcione violare, quisquis eius
potestatem temptat [infringere]”. Ex quibus verbis datur intelligi quod qui
potestati Petri et successorum eius aliquo modo inobediens invenitur dei
ordinacionem infringit; quare ex ordinacione Christi est quod pape obediendum30
est in omnibus.

Quod eciam racione probatur, quia illi ex ordinacione Christi obediendum
est in omnibus cuius omnia precepta accipienda sunt tamquam divina voce
prolata; sed omnia precepta pape, sicut et sancciones eius, accipienda sunt
tamquam divina voce prolata (dist. 19a, Sic omnes). Ergo ex ordinacione dei est35
ei obediendum in omnibus.

Amplius, illi ex precepto dei est in omnibus obediendum qui absque heresi
non potest esse scismaticus, et omnes alii possunt esse scismatici tamquam ab
illo divisi; sed papa non potest esse scismaticus nisi fiat hereticus; omnes autem
alii possunt esse scismatici, licet non statim sint heretici. Ergo pape ex precepto40

dei est in omnibus obediendum.

Maior probatur per hoc, quod ille cui non est obediendum ex precepto dei in
omnibus potest multa precipere in quibus alii sibi obedire non tenentur. Quare
propter precepta huiusmodi, in quibus sibi non tenentur obedire, potest inter
precipientem et illos quibus fiunt precepta huiusmodi oriri discordia, divisio,45
dissensio et scissura et, per consequens, scisma, quia scisma, quod Grecum
nomen est, scissuram notat (24a, q. 1a, c. Scisma). In illo igitur casu vel preci-

17 Enimvero] quia added S   18 posita est]  S: ab W | ab] W: omitted S   26 firmitatem] fraternitatem
MF | Deo] domino S | diximus]  duximus Pz   27 quisquis]  quisque Ed   28 infringere]  S: gap Mz,
contraire Ly, omitted Fr Pz   32 Christi]  omitted Ly   34 omnia]  omitted MF

16 Enimvero] D.19 c.4, col. 61   22 Ita dominus] D.19 c. 7, col. 62   35 Sic omnes] D. 19 c. 2, col.
60   47 Scisma] C.24 q.1 c. 34, col. 979



124 3.1 Dialogus

piens, vel illi quibus fiunt huiusmodi precepta, est scismaticus vel scismatici.
Sed illi quibus fiunt precepta huiusmodi non sunt scismatici, cum non sint, non
obediendo, aliquo crimine irretiti, ex quo nullatenus obedire tenentur. Quare 50
precipiens est scismaticus reputandus propter iniusta precepta, licet non fiat
hereticus.

Minor quoad primam partem, scilicet quod papa absque heresi non possit
esse scismaticus, probatur per hoc, quod scismaticus dicitur ille qui ab ecclesie
universalis unitate recedit (24a, q. 1a, Scisma, et c. Loquitur dominus, et c. 55
Alienus, et c. Quia ex sola). Sed papa, nisi fiat hereticus, ab universalis ecclesie
unitate non recedit, cum ab ipso, quamdiu manet in fide Petri, unitas universalis
ecclesie incipiat (24a, q. 1a, Loquitur dominus). Ergo papa, nisi fiat hereticus,
scismaticus esse non potest.

Secunda pars minoris patet, quia omnis alius a papa absque heresi, saltem in 60

principio, non obediendo universali ecclesie in hiis in quibus tenetur potest fieri
scismaticus.

Ex hiis colligitur quod, ex precepto dei seu ex ordinacione Christi, Petro et
successoribus eius est in omnibus obediendum et in nullo penitus resistendum.
Igitur ex ordinacione Christi papa habet tam in temporalibus quam in spirituali- 65
bus plenitudinem potestatis, ut omnia possit que non sunt de se illicita, ita ut per
solam humanam ordinacionem vel voluntatem non possunt fieri illicita.

Discipulus: Priusquam ad alias allegaciones procedas, refer quare dicitur quod
papa ex ordinacione Christi omnia potest “que non sunt de se illicita”, et cetera.

Magister: Hoc dicitur propter vota, iuramenta, promissiones, pacta et alia 70
quecumque per que homines se obligant ad illa ad que alias minime obligantur,
quia per talia in nullo penitus derogatur potestati pape quin, talibus quibuscum-
que non obstantibus, omnia possit et in omnibus sit obediendum ei, eo quod in
omnibus talibus potestas et auctoritas pape intelligitur semper excepta (Extra,
De iureiurando, Veniens; Extra, De eleccione, Significasti). 75

49 huiusmodi]  omitted Ed   60 minoris]  Fr: manifeste W | alius]  omitted Ed   68 Priusquam]  Frb
Ly: super quam W

55 Scisma] C.24 q.1 c. 34, col. 979 |  Loquitur dominus] C.24 q.1 c.18, col. 971   56 Alienus] C.24
q.1 c.19, col. 972 |  Quia ex sola] C.24 q.1 c.22, col. 974   58 Loquitur dominus] C.24 q.1 c.18, col.
971   75 Veniens] X 2.24.16, col. 364 |  Significasti] X 1.6.4, col. 49; cf. gloss, s.v. excipiatur
auctoritas, col. 112



125Liber 1, Capitulum 4

Capitulum 4

Discipulus: De ista materia in speciali tangemus in diversis locis. Ideo alias
allegaciones adducas.

Magister: Quod papa habeat ex ordinacione dei talem plenitudinem potestatis
probatur. Quia ille qui omnibus legibus positivis est solutus habet talem plenitu-5
dinem potestatis, quia qui non habet talem plenitudinem potestatis aliqua lege
humana potest constringi, eo quod non habet potestatem supra omnes leges
humanas. Papa autem legibus est solutus ita quod est supra omnes leges huma-
nas, cum eciam leges imperiales possit dissolvere, sicut plures canones videntur
asserere (dist. 19a, Quicumque). Ergo papa habet ex ordinacione dei talem10
plenitudinem potestatis.

Amplius, vicarius Christi habet plenitudinem potestatis ex ordinacione
eiusdem Christi, cum Christus habuerit huiusmodi plenitudinem potestatis et, in
committendo Petro vices suas, nichil in talibus sibi interdixit. Ergo papa habet
talem plenitudinem potestatis ex ordinacione Christi, cum sit Christi vicarius.15

Rursus, papa habet plenitudinem potestatis, et non habet aliquam potestatem
ab homine; ergo ex sola ordinacione dei habet plenitudinem potestatis. Maior
colligitur et habetur ex diversis canonibus sacris (2a, q. 6a, c. Decreto, et c. Qui
se scit). Eciam diversi canones sacri videntur asserere [minorem]. Unde Inno-
cencius 3us, ut habetur Extra, De iudiciis, Novit, ait: “Cum enim non humane20
constitucioni sed divine pocius innitamur, quia potestas nostra non est ex
homine sed ex deo, nullus qui sit sane mentis ignorat quin ad officium nostrum
spectet de quocumque peccato mortali corripere quemlibet Christianum”. Et
beatus Anacletus, ut habetur dist. 22a, c. Sacrosancta, ait: “Hec vero apostolica
sedes caput et cardo, ut prefatum est, a Domino et non ab alio constituta”, et25

cetera. Ex quibus verbis colligitur quod papa nullam potestatem habet ab
homine. Quod eciam racione videtur posse probari. Nam nullus est dicendus
hereticus propter hoc, quod negat a quocumque potestatem quam a solo homine
habere dinoscitur, quia talis, licet erret, non tamen errat contra scripturam
sacram, que non est ab homine sed a deo. Sed qui negat a papa potestatem suam30
est hereticus reputandus, ut testatur Nicolaus papa secundum quod habetur dist.
22a, c. 1o. Ergo papa a solo deo recipit potestatem.

4.5 ille]  omitted Ly   15 plenitudinem]  ordinacionem Ed   16 et]  sed Ly   17 Maior]  minor Ly
19 scit]  in iure MF | asserere minorem] Kilcullen: asserere W

4.10 Quicumque] D.9 c.1 § 1 Quicumque, col. 16   18 Decreto] C.2 q.6 c.11, col. 469 |  Qui se scit]
C.2 q.6 c.12, col. 469   20 Novit] X 2.1.13, col. 243   24 Sacrosancta] D.22 c. 2, col. 74



126 3.1 Dialogus

Item, quod papa a deo habeat plenitudinem potestatis ostenditur. Nam ab
eodem habet Romanus pontifex plenitudinem potestatis et potestatem conceden-
di indulgencias, ut innuitur Extra, De penitenciis et remissionibus, Cum ex eo, in 35
fine. Sed Romanus pontifex habet a solo deo, et non ab homine, potestatem
concedendi indulgencias. Ergo a solo deo habet plenitudinem potestatis.

Item, ille habet a deo plenitudinem potestatis de cuius iudicio et potestate
non est licitum iudicare nec eciam disputare, in dubium revocando potestatem
eiusdem. Quia de potestate eius qui non habet a deo plenitudinem potestatis licet 40
hominibus disputare et inquirere, dubitando quam potestatem habet et quam non
habet; de cuius eciam iudicio licet iudicare, si non secundum potestatem sibi
concessam sed usurpatam presumpserit iudicare. Sed nemini licet iudicare vel
eciam dubitando de iudicio et potestate summi pontificis disputare. Ergo a deo
habet plenitudinem potestatis. 45

Maior videtur evidens, minor per auctoritates diversas ostenditur. Ait enim
Nicolaus papa, ut habetur 9a, q. 3a, Patet: “Patet profecto sedis apostolice, cuius
auctoritate maius non est, iudicium a nemine fore retractandum; nec cuiquam de
eius liceat iudicare iudicio”. Et Gelasius papa, ut habetur  eadem causa et que-
scione, c. Ipsi, ait: “Nec de eius umquam preceperunt iudicari iudicio, senten- 50
ciamque eius constituerunt non oportere dissolvi, cuius pocius sequenda decreta
mandaverunt”. Et 17a, q. 4a, Qui autem, sic scribitur: “De iudicio summi pontifi-
cis alicui disputare non licet”; et ibidem sic legitur: “Committunt eciam sacrile-
gium qui contra divine legis sanctitatem aut nesciendo committunt aut negligen-
do violant et offendunt, aut qui de principali iudicio <certant et> disputant”. Et 55
eadem causa et questione, c. Nemini, <ubi> dicit Nicolaus papa: “Nemini de
sedis apostolice iudicio iudicare aut illius sentenciam retractare permissum est,
videlicet propter ecclesie Romane primatum Christi munere in beato Petro
apostolo divinitus collocatum”. Ex hiis atque aliis multis colligitur quod propter
potestatem concessam a Christo Romane ecclesie nemini licet iudicare aut 60
disputare de eius iudicio aut potestate. Ergo habet a Christo plenitudinem
potestatis.

33 a deo]  omitted Pz   40 potestatis…42 habet]  omitted Ed   44 disputare] omitted MF   46 evidens]
Scott: eiusdem MF, esse eiusdem Ed   47 Patet2]  omitted Ed | profecto]  perfeccio MF   55 certant
et] omitted S   56 Nemini1] Kilcullen: nemini ubi W   58 in]  eciam MF   59 collocatum]  collatum
Ly | propter] papa Ed

35 Cum ex eo] X 5.38.14, col. 888   47 Patet1] C.9 q.3 c.10, col. 609   50 Ipsi] C.9 q.3 c.16, col. 611
52 Qui autem] C.17 q. 4 d.p.c.29 § 2, col. 823    53 ibidem] § 1, col. 822   56 Nemini1] C.17 q.4
c.30, col. 823



127Liber 1, Capitulum 4

Quod adhuc tali racione probatur. Ab eodem habet papa plenitudinem
potestatis a quo habet claves regni celorum; sed claves regni celorum habet a
Christo; ergo et plenitudinem potestatis habet a Christo. Minor ex verbis Christi,65
cum dixit Petro, Matthei 16o, “Tibi dabo claves regni celorum”, habetur aperte.
Maior probatur, quia omnis potestas quam habet papa spectat ad claves, eo quod
omnis potestas pape aut est ordinis aut iurisdiccionis. Potestas autem quam
habet racione ordinis spectat ad claves secundum omnes. Potestas eciam quam
habet racione iurisdiccionis spectat ad claves, teste Augustino, qui scribens ad70
Bonifacium, ut habetur dist. 50a, c. Ut constitueretur, ait: “Ut constitueretur in
ecclesia ne quisquam post alicuius criminis penitenciam clericatum accipiat vel
ad clericatum redeat vel in clericatu maneat, non desperacione indulgencie sed
rigore factum est discipline. Alioquin contra claves datas ecclesie agitur, de
quibus dictum est: ‘Quodcumque solveris super terram erit solutum et in celis’”.75

Ex quibus verbis colligitur quod potestas puniendi criminosos, que competit
ecclesie racione iurisdiccionis, non ordinis, spectat ad claves ecclesie. Ergo
racione consimili omnis alia potestas que competit ecclesie racione iurisdiccio-
nis spectat ad easdem claves.

 Adhuc, quod papa habeat a Christo immediate plenitudinem potestatis80
probatur. Quia cui ab aliquo concessum est maius, ab eodem et minus conces-
sum esse videtur (Extra, De decimis, Ex parte; 27a, q. 2a, Sunt qui dicunt). Sed
maius est dispensare contra Dominum et contra Apostolum quam posse ea que
nec sunt contra legem divinam nec contra ius nature. Papa autem habet a Christo
potestatem dispensandi contra Dominum et contra Apostolum, teste glossa, que85
25a, q. 1a, super capitulum Sunt quidam, ait: “Satis potest sustineri quod papa
contra Apostolum dispensat, non tamen in hiis que pertinent ad articulos fidei; et
eodem modo dispensat in evangelio interpretando ipsum, ut Extra, De testibus,
Licet, in fine”. Hoc eciam probat[ur] exemplis. Nam papa dispensat contra
Dominum in iuramento et in voto. Nam dicit Dominus per prophetam, “Vovete90
et reddite”, et Matthei 5o, “Redde autem Domino iuramenta tua”; et tamen in

63 probatur]  probetur Ed   65 Minor]  patet added Ed   66 cum]  que Ed | habetur aperte]  omitted
Ly   74 agitur]  disputabitur S   75 Quodcumque…celis] Quecumque solveritis in terra soluta erunt
et in celo S    77 racione] romane Ed   80  Adhuc]  omitted Ly   82 esse]  omitted Ed   83 Dominum]
deum Ed   85 Dominum]  deum Ed   88 ut]  et Ed | testibus] foro competenti W   89 probatur] Gs:
probat W   90 Dominum]  deum Ed | dicit]  Fr: omitted W   91 Redde] reddes S, redeant Ly | autem]
omitted S Ly

66 Matthei] 16:19   71 Ut constitueretur1] D. 50 c.25, col. 187   82 Ex parte] X 3.30.27, col. 565
Sunt qui dicunt] C.27 q.2 c.19, col. 1067. The canon does not support the point. It says: “Qui minora
concessit, maiora non prohibuit”.   85 glossa] C.25 q.1 c.6, gloss s.v. apostoli, col. 1439
90 prophetam] Ps. 75(76):12   91 Matthei] 5:33



128 3.1 Dialogus

hiis dispensat papa (15a, q. 6a, Iuratos; Extra, De voto, in multis capitulis). Ergo
multo forcius papa potest omnia que non sunt contra legem dei nec contra ius
nature.

Preterea, ille habet plenitudinem potestatis ut omnia possit cuius sentencia 95
sive iusta sive iniusta est timenda. Quia cuius sentencia sive iniusta sive iusta est
timenda, eiusdem preceptum sive iustum sive iniustum est timendum et servan-
dum; sed sentencia pape sive iusta sive iniusta est timenda (11a, q. 3a, Senten-
cia); ergo papa omnia potest.

Adhuc, ille qui a nemine debet reprehendi pro quocumque facto habet pleni- 100
tudinem potestatis a Christo ut omnia possit. Quia si non haberet talem plenitu-
dinem potestatis posset excedere potestatem suam et per consequens in talibus
peccare. Quilibet autem peccator, eciam prelatus, potest et debet corripi et
reprehendi de omni peccato, maxime si non timetur probabiliter quod ex correc-
cione fiet deterior, iuxta illud evangelii: “Si peccaverit in te frater tuus, vade et 105
corripe eum inter te et illum solum”, et cetera, quod ad omnes extenditur, ut ex
sacris canonibus colligitur. Papa autem a nemine debet reprehendi seu corripi
(dist. 40a, Si papa). Ergo papa habet plenitudinem potestatis ut omnia possit; sed
non habet talem plenitudinem potestatis ab homine; ergo habet eam a Christo.

Amplius, qui non potest contra fidem errare habet plenitudinem potestatis a 110

deo ut omnia possit. Quia qui non potest contra fidem errare non potest errare
contra bonos mores et, per consequens, quicquid fecerit irreprehensibile est et
licite factum; et ita omnia potest que vult. Papa autem non potest errare contra
fidem, ad quod probandum adducte sunt allegaciones plures in prima parte huius
dialogi, libro 5o, c. 4o. Ergo papa habet a Christo plenitudinem potestatis. 115

Preterea, qui habet a Christo plenitudinem potestatis super concilium
generale habet eciam multo forcius a Christo plenitudinem potestatis super
omnes alios. Papa autem habet a Christo plenitudinem potestatis super conci-
lium generale. Talem autem potestatem non habet a concilio generali, cum
unum concilium non possit alii legem vel subieccionem imponere, quia non 120
habet imperium par in parem. Ergo si habet eam, habet ipsam ab aliquo superio-
ri concilio generali; superior autem non est nisi Christus. Ergo si papa habet
talem plenitudinem potestatis super generale concilium habet ipsam a Christo.

92 in multis capitulis]  c. in multis Ly   96 Quia…97 timenda]  et Ed   103 peccare]  peccaret Ed
116 Preterea…potestatis]  omitted Mz Pz   118 omnes]  omitted Ed

92 Iuratos] C.15 q.6 c.5, col. 756 |  De voto] X 3.34, col. 589   98 Sentencia] C.11 q.3 c.1, col. 642
105 illud evangelii] Mat. 18:15   108 Si papa] D.40 c.6, col. 146



129Liber 1, Capitulum 4

Restat ergo probare quod papa habeat talem potestatem super concilium
generale, quod per auctoritates manifestas videtur ostendi. Ait enim Pascasius125
papa, ut habetur Extra, De eleccione, Significasti: “Cum omnia concilia per
ecclesie Romane auctoritatem et facta sint et robur acceperint, et in eorum
statutis Romani pontificis patenter excipiatur auctoritas”. Et Gracianus, 25a, q.
1a, Si ergo, ait: “Sacri canones ita aliquid constituunt, ut sue interpretacionis
auctoritatem sancte Romane ecclesie conservent. Ipsi namque soli canones130

valent interpretari qui ius habent condendi eos. Unde in nonnullis capitulis
conciliorum, cum aliquid observandum determinetur, statim subinfertur ‘Nisi
auctoritas Romane ecclesie [aliter imperaverit]’, vel ‘salva tamen in omnibus
apostolica auctoritate’”. Ex quibus aliisque quam multis colligitur quod papa
habet super generale concilium plenitudinem potestatis. Ergo multo forcius135
habet plenitudinem potestatis super omnes alios.

Preterea, qui habet potestatem a Christo super ista que sunt contra naturalem
equitatem multo magis habet potestatem a Christo super omnia licita que natura-
li non obviant equitati, quia, sicut prius tactum est, cui concessum est maius
eciam minus concessum esse videtur. Sed papa habet potestatem super illa que140
naturali obviant equitati; ergo habet a Christo plenitudinem potestatis ut omnia
possit que sunt licita et naturali equitati non obviant.

Maior videtur probacione minime indigere. Minor probatur, nam pueros qui
seipsos nesciunt regere habere curam et regimen animarum naturali obviat
equitati. Quia racio naturalis dictat quod qui nescit se regere non debet alios145
gubernare – immo et veritas evangelica hoc insinuat, cum Christus dicat Matthei
15o: “Cecus autem si ceco ducatum prestet, ambo in foveam cadunt”. Hoc eciam
Alexander 3us, sequens dictamen racionis recte, ut habetur Extra, De etate et
qualitate preficiendorum, c. Indecorum, videtur innuere, dicens: “Indecorum est
ut hii debeant ecclesias regere qui non noverunt gubernare se ipsos, cum ad150
ecclesiarum regimen tales persone sint admittende que discrecione preemineant
et morum fulgeant honestate”. Cui Gregorius 9us, ut habetur Extra, De eleccione,
Cum in magistrum, concordare videtur dicens: “Cum in magistrum assumi non

124 talem]  plenitudinem potestatis id est talem added Ed   128 statutis]  status Ly   130 conservent]
reservent S   132 determinetur]  decernitur S   133 aliter imperaverit]  S: obviet Ly, omitted W
134 multis]  plurimis Ed   137 contra]  super Ed   139 prius]  Kilcullen: primo MF | sicut…est1]
omitted Ed   140 eciam]  et Ed   145 nescit]  omitted Mz   149 Indecorum2]  indecoris Ly

126 Significasti] X 1.6.4, col. 50   129 Si ergo] C.25 q.1 d.p.c.16 § 2, col. 1011   139 prius] above,
this chaper, line 81   146 Matthei] 15:14   149 Indecorum1] X 1.14.3, col. 126   153 Cum in
magistrum1] X 1.6.49, col. 91



130 3.1 Dialogus

debeat qui formam discipuli non assumpsit, nec sit preficiendus qui subesse non
novit”, et cetera. Ex quibus aliisque quampluribus patet quod equitas naturalis 155
exigit quod pueri, qui nec se nec alios regere sciunt, ad regimen et curam ani-
marum assumi non debeant. Et tamen contra hanc naturalem equitatem potest
papa precipere, teste glossa, que, ut habetur Extra, De etate et qualitate prefi-
ciendorum, super capitulum Eam te, ait: “Si ex certa sciencia scriberet papa pro
minori, eius mandato esset obediendum, quia sacrilegii instar obtinet dubitare an 160

is sit dignus quem princeps elegerit, 17a, q. 4a, § Qui autem et C., De crimine
sacrilegii, l. 2a”. Hoc eciam Alexander 3us mandasse videtur, ut habetur Extra,
De etate et qualitate preficiendorum, Ex racione, qui pueros infra decennium
constitutos non removet ab ecclesiis que erant eis concesse per episcopum
Conventrensem sed scienter tollerat eos et mandat ut tollerentur. 165

Capitulum 5

Discipulus: Pro predicta opinione allegaciones tetigisti, ut estimo, forciores;
ideo pro ea ad presens alias non adducas, quia iste solventur patenter et ad alias
posset forsitan leviter responderi. [Itaque explica quomodo ad istam opinionem
potest responderi.] 5
Magister: Sunt nonnulli qui opinionem prescriptam falsam, periculosam,
perniciosam ac hereticalem estimant, quod multipliciter probare conantur. Lex
enim Christiana ex institucione Christi est lex libertatis respectu veteris legis,
que respectu nove legis fuit lex servitutis. Sed si papa haberet a Christo talem
plenitudinem potestatis ut omnia possit que non sunt contra legem divinam nec 10
contra legem nature, lex Christiana ex institucione Christi esset lex intollerabilis
servitutis, et multo maioris servitutis quam fuerit lex vetus. Ergo papa non habet
a Christo talem plenitudinem potestatis tam in spiritualibus quam in temporali-
bus.

Maior auctoritatibus apertissimis scripture divine videtur posse probari. 15
Beatus enim Iacobus in canonica sua, c. 1o , eam vocat legem perfecte libertatis
dicens: “Quicumque perspexerit in lege perfecte libertatis et permanserit in ea,
non auditor obliviosus factus sed factor operis, hic beatus erit in facto suo”. Et
Apostolus ad Galatas ait: “Neque Titus, qui mecum erat, cum esset gentilis,

154 debeat]  debet Ed | sit]  omitted Ly   156 quod] ut MF   157 debeant]  Mz: debent W   160 quia]
Fr S: qui Mz Ed   161 is]  hiis Pz   5.2 ut]  et Ed   3 et]  Kilcullen: sed W | alias2]  in contrarium
added Ly   4 responderi…5 responderi] Scott: responderi W   17 Quicumque] qui autem S
perspexerit]  Fr S: prospexerit Mz Ed | lege perfecte] legem perfectem Vulg Ma

158 glossa] X 1.14.4,  s.v. litterarum, col. 266   163 Ex racione] X 1.14.2, col. 126   5.16 Iacobus]
1:25   19 ad Galatas] 2:3-5



131Liber 1, Capitulum 5

compulsus est circumcidi; sed propter introductos falsos fratres, qui introierunt20

exploraturi libertatem nostram quam habemus in Christo Iesu, ut nos in
servitutem redigerent, quibus nec ad horam cessimus subieccioni ut veritas
evangelica permaneat apud vos”. Ex quibus verbis datur intelligi quod lex evan-
gelica est lex libertatis per quam Christiani a servitute sunt erepti, ultra in
servitutem minime reducendi. Quod eciam Apostolus c. 5o videtur asserere25
dicens: “Utinam et abscindantur qui vos conturbant. Vos enim in libertatem
vocati estis, fratres, tantum ne libertatem in occasionem detis carnis, sed per
caritatem succurrite invicem”.

Item, beatus Petrus, ut habetur Actuum 15o, ait: “Quid temptatis deum
imponere iugum super cervices discipulorum quod neque patres nostri neque30
nos portare potuimus?” Ex quibus verbis colligitur quod Christianis non est tam
grave iugum servitutis impositum sicut positum fuit super Iudeos. Unde et
beatus Iacobus,  ibidem post verba Petri, dixit, “Ego iudico non inquietari eos
qui ex gentibus convertuntur ad deum, sed scribere ad eos ut abstineant se a
contaminacionibus simulacrorum et fornicacione et suffocato et sanguine”; et35
hec sentencia Iacobi ab apostolis et senioribus, immo a Spiritu sancto, extitit
approbata. Unde et ibidem subiungitur: “Tunc placuit apostolis et senioribus
cum omni ecclesia eligere viros ex eis et mittere Antiochiam cum Paulo et
Barnaba, Iudam qui cognominabatur Barsabas, et [Silam], viros primos in fratri-
bus, scribentes per manus eorum” epistolam continentem hec: “Apostoli et40
seniores fratres”; et post, “Visum est Spiritui sancto et nobis nichil ultra impone-
re vobis oneris quam hec necessaria: ut abstineatis vos ab immolatis simulacro-
rum et sanguine et suffocato et fornicacione, a quibus custodientes vos bene
agetis”. Ex quibus verbis colligitur quod Christiani per legem evangelicam sunt
a servitute multiplici liberati, et quod lex evangelica est lex minoris servitutis45
quam fuerit lex vetus. Quod Augustinus ad inquisiciones Ianuarii, ut habetur
dist. 12a, c. Omnia, videtur innuere manifeste, dicens de quibusdam qui Christia-
nam religionem servitute nimia oppresserunt: “Quamvis enim neque hoc inveni-
ri possit quomodo contra fidem sint, ipsam tamen religionem, quam paucissimis
et manifestissimis celebracionum sacramentis misericordia dei voluit esse50

20 introductos] subintroductos S | introierunt] MF: introierant Ed, subintroierunt S    21 exploraturi]
explorare S   22 redigerent]  redigent Mz | nec]  neque S | subieccioni]  subieccione S
23 evangelica1] evangelii S   28 succurrite] spiritus servite S   32 sicut]  sed MF | et]  omitted Ed
33  ibidem]  idem Fr Pz   35 suffocato]  suffocatis S | et3]  omitted Ed    39 Silam]  S: gap Mz;
omitted Fr Ed   42 oneris]  onerum Ed | vos] omitted Ed   44 verbis] omitted Ed

25 c. 5] 5:12-13   29 Actuum] 15:10   33  ibidem] 15:19-20   37 ibidem] 15:22-23, 28-29
47 Omnia] D.12 c.12, col. 30



132 3.1 Dialogus

liberam, servilibus oneribus premunt, adeo ut tollerabilior sit condicio Iudeo-
rum, qui, eciam si tempus liberacionis non agnoverint, legalibus tamen
sacramentis, non humanis presumpcionibus, subiciuntur”.

Item, Apostolus ad Galatas 4o: “Non sumus ancille filii sed libere, qua
libertate Christus nos liberavit. State et nolite iterum iugo servitutis contineri”. 55
Et Apostolus 2a ad Corinthios 3o: “Ubi autem spiritus Domini, ibi libertas”. Ex
quibus omnibus colligitur quod maioris libertatis est lex nova quam vetus.

Minor autem predicte allegacionis — quod scilicet lex nova sive evangelica
esset intollerabilis servitutis, et maioris quam fuerit lex vetus, si papa haberet ex
institucione Christi talem plenitudinem potestatis tam in spiritualibus quam in 60
temporalibus — videtur probacione nullatenus indigere. Si enim hoc esset,
omnes Christiani essent servi, et nullus esset libere condicionis. Omnes enim
essent servi summi pontificis, ut summus pontifex tantam potestatem in tempo-
ralibus haberet super imperatorem et reges et principes et laicos universos ac
omnes omnino Christianos, et quantum ad personas et quantum ad res ipsorum, 65
quantam umquam aliquis dominus temporalis habuit, vel habere potuit, super
quemcumque servum, ita quod papa libere posset privare reges et principes ac
omnes alios Christianos regnis et omnibus rebus suis et retinere sibi vel alteri
ferre, possetque reges et principes quibuscumque aliis subdere et constituere eos
servos ipsorum. Hec enim et similia non sunt contra legem divinam nec contra 70
legem nature, quia si essent contra legem divinam vel contra legem nature
ipsismet regibus et aliis Christianis essent illicita; et per consequens nulli liceret
res suas alteri dare vel se alterius subicere potestati. Et ita constat quod lex
Christiana esset maioris servitutis, quoad temporalia, quam lex vetus, si papa in
temporalibus haberet huiusmodi plenitudinem potestatis, quia illi qui erant sub 75

lege Mosaica nulli mortali erant in temporalibus tali modo subiecti, quia tale
dominium nec rex nec summus pontifex habebat; unde et Naboth Iezrahelite
laudabiliter denegavit dare et vendere vineam suam regi cupienti emere ipsam.

Esset eciam lex evangelica maioris servitutis, quoad spiritualia sive quoad
illa que pertinent vel pertinere possunt ad exteriorem cultum divinum, quam 80
fuerit lex Mosaica. Quia papa haberet talem plenitudinem potestatis in spirituali-

51 servilibus] quemlibet MF   52 eciam si]  S: etsi ad MF, etsi iam Ed | liberacionis]  libertatis S
agnoverint] Mz: agnoverunt Fr Ed, cognoverint S   56 autem] Ed S: est MF   63 ut] et Ly
65 personas]  personam Ly   66 aliquis]  omitted Ed   68 suis…69 possetque]  omitted Ed | alteri]
Scott: alcius MF   72 nulli]  nullis Ed   73 alteri]  aliter Pz   77 habebat]  habebant Ed | Iezrahelite]
israelites W   79 evangelica]  Frm: mosaica Mz, moysaica deleted Fr, moderna Ed   80 pertinent vel]
omitted Mz   81 Quia]  si added Ed | in…82 potestatis]  omitted Ed

54 ad Galatas] 4:31–5:1   56 2 ad Corinthios] 3:17   58 predicte] 5.9    77 Naboth] Cf. 3 Kgs. 21



133Liber 1, Capitulum 6

bus; ergo posset papa de plenitudine potestatis plures et graviores huiusmodi
observancias corporales imponere regibus et principibus ac omnibus Christianis
quam fuerint in lege veteri ordinate, nec cuicumque Christiano liceret in
huiusmodi non obedire, si papa haberet talem plenitudinem potestatis.85

Ex istis concluditur quod predicta opinio de plenitudine potestatis summi
pontificis non solum falsa sed eciam hereticalis est habenda, cum sit manifeste
contra scripturam sacram asserentem quod lex Christiana est lex libertatis, et per
consequens Christiani non fiunt servi cuiuscumque mortalis per legem Christia-
nam sed liberi sunt quantum est de racione evangelice legis. Est eciam, ut90
dicunt, perniciosa et periculosa, quia, si papa uteretur tali potestate privando
reges et alios Christianos regnis et rebus suis pro sue voluntatis arbitrio et eos
subiciendo servituti vel operibus servilibus, orirentur scismata et dissensiones,
bella ac guerre inter Christianos, eciam periculum et dispendium tocius Christia-
nitatis.95

Capitulum 6

Discipulus: Quia, ut puto, istud est principalius vel de principalioribus funda-
mentis et motivis quare quidam dicunt quod papa non habet talem plenitudinem
potestatis, ideo contra ipsum volo obicere, ut responsionibus quas recitabis ad
obiecciones contra ipsum quale sit magis appareat.5

Videtur itaque quod lex Christiana non dicatur in scripturis sacris lex liberta-
tis quia per eam Christiani fiant liberi ne sint subiecti in omnibus summo ponti-
fici, quod innuit precedens motivum, sed dicitur lex libertatis quia per eam
Christiani efficiuntur liberi a servitute peccati vel legis Mosaice. Unde et plures
auctoritates adducte expresse loquuntur de libertate a servitute legis Mosaice,10
sicut illa ad Galatas 2o et 5o et illa Actuum 15o et illa ad Galatas 4o. Alie autem
auctoritates intelligi possunt de libertate a servitute peccati. Igitur per ipsas
probari non potest quod Christiani per legem Christianam efficiuntur liberi a
servitute qua tenentur summo pontifici, ne scilicet in omnibus temporalibus et
spiritualibus sint sibi subiecti que non sunt contra legem dei nec contra legem15
nature.

Unde et quod auctoritates scripture divine non debeant intelligi de libertate
et subieccione qua subduntur Christiani summo pontifici racione probatur. Nam,
si lex Christiana esset taliter lex libertatis, nulli liceret se subdere summo ponti-
fici vel alii cuicumque mortali [in hiis] que non sunt contra legem dei nec contra20

82 ergo] Scott: sed MF   83 imponere]  imponeret Ed   6.2 principalioribus]  principalibus Ed
7 summo pontifici]  summi pontificis MF   20 mortali…hiis] Kilcullen: mortali W | que…21
Christianam]  omitted Ed



134 3.1 Dialogus

legem nature, quia nulli licet agere contra legem Christianam; et ita, si, ut
quidam dicunt, fratres minores per regulam suam tenentur in omnibus obedire
summo pontifici, eorum regula esset hereticalis, quia esset contra legem Chri-
stianam, que est lex libertatis liberans Christianos ne homini sint subiecti.

Amplius, secundum beatum Iacobum, ut allegatum est, lex Christiana est lex 25
perfecte libertatis; perfecta autem libertas omni servituti repugnat; ergo, si lex
Christiana est lex libertatis liberans Christianos ne homini sint subiecti, sequitur
quod nullus debet esse servus hominis cuiuscumque, et ita reges et principes et
alii laici et eciam ecclesia nullos servos haberent, quod legibus civilibus et sacris
canonibus obviat manifeste. 30

Propter ista videtur quod motivum prescriptum non probat quod papa non
habeat plenitudinem potestatis tam in spiritualibus quam in temporalibus. Tu
autem narra quomodo respondetur ad ista.

Capitulum 7

Magister: Ad primum istorum dicitur, quod quamvis alique auctoritates specia-
lem faciant mencionem de libertate a servitute Mosaice legis, tamen omnes
intelligi debent de libertate ab omni servitute tanta quanta fuit servitus Mosaice
legis, et hoc, saltem quoad aliqua, negative, ut scilicet nullus per evangelicam 5
legem obligetur ad tantam servitutem quanta fuit servitus veteris legis, licet
aliqui Christiani, racione delicti vel ex voluntate seu alia quacumque occasione
(non per legem Christianam), tanta servitute vel maiori teneantur astricti.

Si enim Christiani quacumque servitute, quoad opera exteriora, tanta vel
maiori quanta fuit servitus veteris legis per legem evangelicam tenerentur, non 10
posset lex evangelica magis dici lex libertatis quam lex Mosaica, quantumcum-
que liberati essent a servitute Mosaice legis. Qui enim liberatur ab una servitute
et premitur alia equali vel maiori non est magis liber quam prius extiterat, sicut
qui liberatur ab uno vinculo corporali et alio equali vel forciori constringitur non
est solutus, sed magis ligatus. Cum vero lex evangelica, secundum veritatem 15
scripture divine, sit magis lex libertatis quam vetus lex, per legem evangelicam
Christiani neque servituti legis Mosaice neque cuicumque alii servituti exteriori
maiori vel tante quanta fuit servitus veteris legis subduntur. Quare eciam aucto-
ritates ille que occasione servitutis veteris legis de libertate Christianorum
loquuntur, de libertate ab omni servitute tanta quanta fuit servitus veteris legis 20

7.2 alique]  omitted Ed   4 de libertate]  omitted Ly   5 aliqua]  Ly: aliquos W   8 non]  tamen added
Ly | astricti]  afflicti MF

6.25 allegatum] 5.17 – 18   7.2 primum] 6.6



135Liber 1, Capitulum 7

debent intelligi. Quare, cum servitus qua aliquis alteri obligatur in omnibus
obedire que non sunt contra legem divinam nec contra legem nature sit maior
quam fuerit servitus veteris legis, eciam de libertate ab illa servitute auctoritates
prescripte debent intelligi. Et ita, ut dicunt isti, per ipsas probatur aperte quod
memorata opinio de plenitudine potestatis summi pontificis est hereticalis,25
tamquam contraria scripture divine.

Discipulus: Antequam procedas, contra ista obicio, quia non videtur quod,
quamvis papa haberet huiusmodi plenitudinem potestatis, Christiani essent
pressi maiori servitute vel tanta quanta fuit servitus veteris legis. Nam talem
potestatem habent aliqui prelati religiosi super fratres suos, vel possunt habere,30
quia possunt aliqui religiosi promittere in omnibus obedienciam prelatis suis; et
tamen illi religiosi non premerentur tanta servitute quanta fuit servitus veteris
legis, quia nec tales religiosi essent servi: non enim religiosi sunt servi prelato-
rum suorum, nec prelati sunt domini fratrum suorum.

Magister: Huic respondetur quod, quamvis papa possit habere talem potestatem35
supra illum qui voluerit fieri servus pape et se in omnibus subdere potestati
ipsius, tamen nec papa nec aliquis prelatus religiosus habet talem potestatem
super quoscumque religiosos, qui scilicet vovent vel voverunt obedienciam,
paupertatem et castitatem, quia religiosi tales quicumque regulam quam vovent
servare tenentur. Propter quod nec papa nec alius habet talem plenitudinem40
potestatis super ipsos, nec ipsi sunt servi pape vel prelati alterius secundum
quod nomen servorum in scienciis legalibus frequenter accipitur, quia nec papa
nec alius potest eos occupare in operibus servilibus, dimissis illis que spectant
ad substanciam regule sue, nec potest eis precipere ut habeant proprium vel
contrahant matrimonium, que tamen sunt de se licita, licet facta sint illicita45

religiosis per votum sponte ab eis emissum.

Discipulus: De potestate pape super religiosos postea disseremus; ideo de hac
materia amplius ad presens non loquaris. Sed narra an secundum istos non
solum per hoc, quod auctoritates introducte affirmant legem Christianam esse
legem libertatis, sed eciam per alia verba in auctoritatibus eisdem accepta possit50
probari quod Christiani per legem evangelicam tanta servitute minime constrin-
guntur quanta fuit servitus veteris legis.

27 procedas] Scott: procedam W   30 possunt]  possent Ed   32 fuit]  fuerit Mz Pz   41 nec] ut Fr
sunt] sint Fr   52 servitus]  omitted Ed

47 postea]  7.136 – 142



136 3.1 Dialogus

Magister: Dicunt quod per omnes auctoritates predictas posset hoc probari, non
tamen eque patenter per omnes.

Discipulus: Dic per quas dicunt isti hoc patencius posse probari. 55

Magister: Dicunt quod per auctoritatem acceptam de Actuum 15o c. patenter
hoc probatur. Nam apostoli inspiracione Spiritus sancti nunciaverunt gentibus
libertatem a iugo servitutis ad consolacionem ipsarum et ne dolerent se per
servitutem onerosam inquietari. Unde Iacobus, ut allegatum est, dixit: “Ego
iudico non inquietari eos qui ex gentibus convertuntur ad deum”; et de ipsis 60
gentibus conversis ad deum, recepta epistola apostolorum [et] seniorum super
predicta libertate, sic scribitur eodem capitulo: “Quam cum legissent, gavisi sunt
super consolacione”. Sed si conversi ex gentibus liberati fuissent a servitute
legis dei et maiori servituti Petri et successorum eius fuissent subiecti, et de
inquietacione maiori non immerito doluissent et materiam consolacionis minime 65

habuissent. Ab omni igitur servitute maiori et tanta quanta fuit servitus legis
Mosaice liberati fuerunt. Quod in verbis apostolorum insinuatur, cum dicitur:
“Visum est Spiritui sancto et nobis nichil ultra imponere vobis oneris quam hec
necessaria, ut abstineatis”, et cetera. Si enim nichil ultra oneris voluerunt eis
imponere, noluerunt eis imponere servitutem neque maiorem neque tantam 70
quanta fuit servitus veteris legis.

Discipulus: Videtur quod ista verba “nichil ultra imponere vobis oneris” non
debeant tam generaliter intelligi. Nam licet apostoli non imposuerint Christianis
onera veteris legis, imposuerunt eis tamen multa preter illa que nominantur in
verbis premissis. Multos enim canones condiderunt in quibus preceperunt multa 75
preter illa que enumerantur in verbis predictis, sicut patet in decretis, dist. 16a, c.
Propter, et 12a, q. 1a, c. Dilectissimis et c. Sint manifeste et c. Ex hiis. Verba
igitur premissa Actuum 15o solummodo debent intelligi de onere legis Mosaice.

Magister: Ad hoc respondetur quod, licet apostoli plures canones condiderint et
preceperint multa preter illa que enumerantur Actuum 15o, nichil tamen prece- 80
perunt subditis minime requisitis et non consencientibus, nisi que erant de lege
divina et iure naturali et que necessitas vel utilitas publica postulabat et quorum

53 omnes]  omitted Ed   56 auctoritatem]  omitted Ed   61 apostolorum et] Scott: apostolorum W
64 servituti]  servitute Ed   65 inquietacione]  inquietacioni Pz   73 imposuerint] imposuerunt MF
74 onera]  omitted MF | nominantur]  nominant Ed   78 solummodo]  solum Ed   79 condiderint]
condiderunt MF   80 preceperint] preceperunt MF   81 que]  qui MF   82 que]  omitted Ed

59 Iacobus] Acts 15:19   62 eodem capitulo] Acts 15:31   67 dicitur] Acts 15:28-29   77 Propter]
D.16 c. 4, § 1, col. 42 |  Dilectissimis] C.12 q.1 c.2, col. 676 |  Sint manifeste] C.12 q.1 c.21, col.
684 |  Ex hiis] C.12 q.1 c.22, col. 684



137Liber 1, Capitulum 7

precepcio absque dispendio non poterat pretermitti, in quibus et qualibus nunc
summus pontifex obtinet potestatem.

Discipulus: Istud ultimum dictum, ut puto, non potest ad intencionem dicen-85
cium verbis brevibus explicari. Ideo, ipso dimisso ad presens, quia de ipso post
tractabimus, dic an per aliquam aliam auctoritatem prius adductam dicant isti
patenter posse probari quod scriptura loquens de libertate legis evangelice
debeat intelligi eciam de libertate ab alia servitute quam a servitute legis Mosai-
ce.90

Magister: Hoc dicunt posse ostendi auctoritate Apostoli, cum dicit 2a ad Corin-
thios 3o: “Ubi spiritus Domini, ibi libertas”. Ibi enim Apostolus non loquitur
specialiter de libertate a servitute veteris legis, sed magis generaliter. Igitur
intelligit Apostolus quod ubi spiritus Domini, ibi non solum est libertas a
servitute veteris legis, sed eciam ibi libertas est ab omni servitute, quoad opera95

exteriora, que est tanta quanta fuit servitus veteris legis.

Quod auctoritatibus sanctorum patrum ostenditur. Nam per illam auctorita-
tem Apostoli sancti patres probant quod licet clericis, invitis episcopis, monaste-
ria monachorum intrare. Ait enim Urbanus papa, ut legitur 19a, q. 2a, c. Due:
“Qui spiritu dei aguntur lege dei ducuntur; et quis est qui possit Spiritui sancto100
digne resistere? Quisquis igitur hoc spiritu ducitur, eciam episcopo suo contradi-
cente, eat liber nostra auctoritate. Iusto enim lex non est posita, sed ‘ubi spiritus
dei est, ibi libertas’, et si spiritu dei ducimini, non estis sub lege”. Et Innocen-
cius 3us, Extra, De regularibus, c. Licet, ait: “Licet quibusdam monachis;” et
infra: “Quia tamen ‘ubi spiritus dei est, ibi libertas’, et que spiritu dei aguntur105
non sunt sub lege, quia lex non est posita iusto, ea racione hoc videtur illis fuisse
concessum, ne quis ex temeritate vel levitate in iacturam vel iniuriam sui ordinis
sub pretextu maioris religionis ad alium ordinem transvolaret”. Ex quibus colli-
gitur quod per libertatem concessam Christianis probatur quod licet clericis ad
religionem, et religiosis ad arciorem, transire, quod tamen probari non posset si110
per libertatem Christianorum Apostolus intelligeret tantummodo libertatem a
servitute Mosaice legis. Hoc eciam per auctoritatem Augustini superius allega-
tam videtur expresse posse probari. Nam Augustinus in verbis illis per liberta-
tem quam Christiana religio ex misericordia dei consecuta est illos iudicat
arguendos qui eandem religionem diversis oneribus opprimebant adeo ut tollera-115
bilior sit condicio Iudeorum quam Christianorum, qui tamen oneribus legis

94 ubi]  est added Ed   105 que]  qui S   115 arguendos]  arguendo Ed

86 post] 16.29 – 41 and 17.41 – 54   91 2 ad Corinthios] 3:17   99 Due] C.19 q.2 c.2, col. 840
104 Licet1] X 3.31.18, col. 575   112 superius] 5.48 – 53



138 3.1 Dialogus

Mosaice Christianos minime deprimebant. Igitur intendit Augustinus ut Christ-
iana religio non solum sit liberata ab oneribus veteris legis, sed eciam ab aliis
oneribus que equaliter vel magis premant quam onera Mosaice legis.

Discipulus: Dic quomodo respondetur ad raciones quibus supra c. 6o visus fui 120
probare quod auctoritates adducte c. 5o non debent intelligi de libertate a subiec-
cione qua Christiani, secundum primam sentenciam, summo pontifici sunt
subiecti.

Magister: Ad primam ipsarum respondetur, secundum quosdam, quod auctori-
tates de libertate evangelice legis non debent, quoad omnes, intelligi affirmative 125
sed, quoad multos, negative, sicut tactum est prius, quemadmodum illa verba
Apostoli, spiritus sit unus uxoris et viri, et illa Salvatoris, “In ore duorum vel
trium stabit omne verbum”, et multe alie, debent intelligi negative. Non enim illi
qui erant servi ante conversionem ad fidem per conversionem fiebant liberi, sed
per legem evangelicam nullus ducebatur ad maiorem servitutem quam erat 130
servitus veteris legis, et ideo per evangelicam legem nullus fiat servus pape.
Absque tamen transgressione eiusdem legis potest quis, si sponte voluerit, se
facere servum pape, vel, si ex alia iusta et licita causa fiat servus pape, in nullo
derogatur evangelice legi; quia lex evangelica, licet non inducat huiusmodi
servitutem, non tamen prohibet. 135

Quod autem ibidem accipitur quod fratres minores tenentur in omnibus
obedire pape, dicunt isti falsum esse, licet quidam fratres minores, ut fertur, hoc
non teneant, dicentes quod liceret eis, et tenerentur, eciam accipere uxores si
sola voluntate hoc papa preciperet, de quibus postea in hoc tractatu et eciam in
nono tractatu huius tercie partis nostri dialogi tractabimus. Fratres enim minores 140
non tenentur obedire pape precipienti aliquid contra substanciam regule sue, et
ideo regula eorum non hereticalis sed catholica est censenda.

Ad  quartam racionem quam fecisti respondetur quod lex Christiana non
dicitur lex libertatis quia liberat Christianos ab omni servitute, sed quia non
premit Christianos tanta servitute quanta pressi fuere Iudei; et ideo licet regibus 145
et aliis Christianis servos habere, licet per legem Christianam nullus Christianus

126 prius]  Kilcullen: primo W   128 trium]  testium added  |  stabit] stat Ed, stet S
129 conversionem2]  conversacionem Ly   131 ideo]  licet added Ed | legem nullus] Kilcullen: legem
non Ed, legem MF   138 tenerentur]  tenentur Ed   139 papa]  pape Ly | preciperet]  preciperetur Ly
143  quartam]  secundam Ly

124 primam] 6.17, i.e. the first of the three arguments “from reason”   126 prius] 7.5    127 viri]  Cf.
1 Cor. 6:16-17 (Knysh) |  Salvatoris] Mat. 18:16   136 ibidem] 6.22    139 in hoc tractatu] not found
140 in nono tractatu] not extant   143  quartam racionem] 6.25 – 30



139Liber 1, Capitulum 8

fiat servus cuiuscumque. Ad beatum Iacobum dicitur quod non intendit legem
Christianam esse legem perfecte libertatis ut nullus Christianus cuicumque
homini sit subiectus. Christiani enim pape sunt subiecti, et multi principibus et
aliis Christianis subduntur. Sed ideo eam dicit esse legem perfecte libertatis quia150
per eam religio Christiana paucis sacramentis et sacramentalibus seu ceremonia-
libus ex institucione divina subicitur, et per ipsam nullus Christianus servus
cuiuscumque mortalis efficitur nec eciam, nisi in hiis que spectant ad necessita-
tem vel utilitatem ipsius aut reipublice, alicuius hominis subditur potestati.
Quare pro se et omnibus apostolis et universis prelatis ecclesie dicit Apostolus,155
2a ad Corinthios, ultimo: “Non enim possumus aliquid adversus veritatem, sed
pro veritate”; et post: “Hec absens scribo ut non presens durius agam secundum
potestatem quam Dominus dedit michi, in edificacionem et non in destruccio-
nem” vestram. Ex quibus verbis colligitur quod apostoli nullam potestatem
habuerunt a deo super fidelibus nisi ad utilitatem eorundem fidelium; quare lex160
Christiana, que nullam subieccionem nisi ad utilitatem subiecti vel communita-
tis cuiuscumque inducit, eciam paucis divinis est supposita sacramentis. Merito
debet dici lex perfecte libertatis, presertim respectu legis Mosaice, que quam-
pluribus sacramentis et ceremoniis vix portabilibus subiectos involvit. Non
tamen dicitur lex perfectissime libertatis. In perfeccione enim sunt gradus, quia165

non omne perfectum est perfectissimum reputandum. Perfectissima autem
libertas in hac vita mortali nequaquam habebitur.

Capitulum 8

Discipulus: Adhuc ut intelligatur profundius quale sit motivum precedens,
cupio audire aliquas allegaciones preter prescriptas ad probandum quod non
omnes homines sunt servi summi pontificis, ex quo isti opinantes inferre nitun-
tur quod papa non habet ex institucione Christi talem plenitudinem potestatis.5

Magister: Quod non omnes Christiani sunt servi summi pontificis secundum
strictissimam significacionem huius nominis servus, quod tamen secundum istos
sequeretur si papa haberet tam in temporalibus quam in spiritualibus huiusmodi
plenitudinem potestatis, multis modis ostenditur. Servus enim nullam proprieta-
tem seu dominium cuiuscumque rei temporalis, dum manet servus, potest10

habere, quia quicquid servus acquirit domino acquirit et ipsius domini est. Reges

147 cuiuscumque]  et added Ed   149 multi]  multis Ed   155 Quare]  quia MF | apostolis]  populis
Ed | et universis]  Kilcullen (cf. Brev. 2.5.2-3): universis et W   157 Hec]  Mz S: hoc Fr Ed | ut non]
S: non ut W   159 verbis]  omitted Ed   160 nisi]  que added Ed | eorundem…161 utilitatem]  omitted
Ed   162 eciam]  quia added Ed   165 quia]  quare Ed   8.3 prescriptas]  scriptas Ed   6 sunt]  sint Ed

147 Iacobum] above, 5.16 – 18    156 2 ad Corinthios] 13:8–10



140 3.1 Dialogus

autem et principes ac alii quamplurimi Christiani habent dominium et proprieta-
tem quamplurium rerum temporalium. Ergo non omnes homines sunt servi
pape, secundum illam significacionem nominis servi secundum quam dominus
potest vendere, dare et alienare servum suum et ab eo omnem rem temporalem 15
propria voluntate auferre, quod tamen sequeretur, si papa haberet in temporali-
bus talem plenitudinem potestatis.

Discipulus: Quomodo probatur quod reges et principes ac plures alii Christiani
habent dominium et proprietatem rerum temporalium?

Magister: Hoc multis modis ostenditur. Nam illi habent dominium et proprieta- 20
tem rerum temporalium per quorum iura temporalia possidentur. [Per iura autem
imperatorum et regum temporalia possidentur] (dist. 8a, Quo iure). Ergo impera-
tores et reges habent dominium et proprietatem rerum temporalium.

Amplius, illi habent proprietatem et dominium temporalium rerum quorum
legibus eciam summi pontifices pro cursu temporalium rerum <legibus impera- 25
torum et regum> utuntur. Sed summi pontifices pro cursu temporalium rerum
legibus imperatorum et regum utuntur (dist. 10a, Quoniam idem, et dist. 96a,
Cum ad verum). Ergo imperatores et reges habent proprietatem et dominium
rerum temporalium.

Rursus, episcopi interdum preter res ecclesie habent res proprias (12a, q. 1a, 30

c. Episcopi et c. Manifesta et c. Certe et c. Sint manifeste). Ergo alii quam papa
possunt proprietatem et dominium rerum temporalium possidere.

Adhuc, reges et principes ac alii fideles laici donant res temporales ecclesiis;
ergo habent proprietatem et dominium temporalium rerum.

Item, Iudei et infideles habent proprietatem temporalium rerum; ergo multo 35
forcius reges et principes Christiani habent huiusmodi rerum proprietatem.

Discipulus: Istud est ita divulgatum, tam in legibus civilibus et canonicis quam
in communi opinione hominum, quod non curo pro ipso plures allegaciones
adduci. De quo tamen possem querere an sit hereticum dicere nullum Christia-
num habere proprietatem temporalium rerum, quod vero ad tractatum de iuribus 40

12 proprietatem]  potestatem Ed   15 temporalem] in added MF   21 possidentur…22 possidentur]
Kilcullen: possidentur W   25 rerum] Scott: rerum legibus imperatorum et regum W   36 rerum]
temporalium added Ed   39 adduci]  adducere Ed

8.22 Quo iure] D.8 c.1, col. 12   27 Quoniam idem] D.10 c.8, col. 21   28 Cum ad verum] D.96 c.6,
col. 339   31 Episcopi] C.12 q.1 c.19, col. 684 |  Manifesta] C.12 q.1 c.20, col. 684 |  Certe] C.12 q.1
c.18, col. 683 |  Sint manifeste] C.12 q.1 c.21, col. 684



141Liber 1, Capitulum 9

Romani imperii reservare propono. Ideo revertere ad probandum quod non
omnes Christiani sunt servi pape.

Magister: Hoc aliter sic probatur. Servus non potest habere alium servum, sed
plures laici habent servos (dist. 54a, c. 1o et 2o et c. Quicumque, et in multis aliis
capitulis). Ergo non omnes homines sunt servi pape.45

Amplius, multi ab ecclesia consequuntur libertatem (12a, q. 2a, Si quos de
servis ecclesie et c. Episcopus et c.  Liberti  et in multis aliis capitulis); ergo non
omnes homines sunt servi summi pontificis. Multi ergo homines sunt liberi.
Quod Salvator testari videtur, dicens Matthei 17o: “Filii sunt liberi”; et Aposto-
lus ad Galatas 4o ait: “Quanto tempore heres parvulus est, nichil differt a servo,50
cum sit dominus omnium, sed sub tutoribus et actoribus est unusquisque, usque
ad prefinitum tempus a patre”. Ex quibus verbis colligitur quod cum venerit
tempus prefinitum a patre differt a servo, et per consequens tunc nec pape nec
alterius est servus.

Capitulum 9

Discipulus: Puto me advertere quomodo isti per libertatem Christianorum
probare nituntur quod papa non habet talem plenitudinem potestatis, presertim
in temporalibus. Ideo pro eadem opinione adhuc aliter allegare conare.

Magister: Hoc aliis modis videtur posse probari. Nam vicarius non habet5

maiorem potestatem, in quantum vicarius, quam ille cuius est vicarius. Ergo
papa, in quantum vicarius Christi, non habet maiorem potestatem in temporali-
bus quam habuerit Christus in quantum homo passibilis et mortalis. Sed Chris-
tus inquantum homo passibilis et mortalis non habuit huiusmodi potestatem in
temporalibus, cum non habuerit dominium omnium temporalium, nec alii10
fuerint servi eius, secundum strictam significacionem nominis servorum, ipso
testante qui, ut habetur Iohannis 15o, dixit apostolis: “Iam non dicam vos servos,
quia servus nescit quid faciat dominus eius”. Ergo papa non habet huiusmodi
plenitudinem potestatis.

43 sic] omitted Ed   47  Liberti ]  libertati Ed | ergo]  quod Pz, habetur quod Ly   51 unusquisque]
omitted S   9.4 conare]  coneris Ed   10 habuerit]  habuit Pz

41 reservare] Not found in 3.2 Dial. as we have it.   44 Quicumque] D.54 c.5, col. 207   46 Si quos
de servis ecclesie] C.12 q.2 c.57, col. 705   47 Episcopus] C.12 q.2 c. 58, col. 705 |   Liberti ] C.12
q.2 c.61, col. 706   49 Matthei] 17:25   50 ad Galatas] 4:1–2   9.12 Iohannis] 15:15



142 3.1 Dialogus

Discipulus: De fundamento istius allegacionis satis poterimus invenire in 15

tractatu quarto secunde partis istius dialogi, ad quem pertinet exquisite disserere
de paupertate Christi. Ideo, hac dimissa, adduc alias.

Magister: Aliter probatur idem sic. Qui non debet se secularibus negociis
implicare non debet habere in secularibus talem plenitudinem potestatis. Papa
autem non debet se secularibus negociis implicare; ergo non habet nec habere 20
debet talem plenitudinem potestatis in secularibus.

Maior probatur, quia frustra datur alicui potestas quam exercere non debet.
Unde et reges accipientes a deo potestatem iudicandi ac iusticiam et iudicium
faciendi, et non facientes, sepe in sacris litteris arguuntur. Sapiencie 6o sic
dicitur regibus perverse vel negligenter exercentibus officium regni: “Data est a 25
Domino potestas vobis et virtus ab altissimo, qui interrogabit opera vestra et
cogitaciones scrutabitur, quoniam cum essetis ministri regni illius, non recte
iudicastis”, et cetera, ubi dicit glossa: “Nota quod quilibet debet facere ea que
sue condicioni conveniunt”. Et per consequens illa potissime debet quis facere
ad que facienda ex speciali ordinacione dei accepit potestatem. Qui igitur 30
specialiter ex institucione et ordinacione Christi accepit in secularibus pleni-
tudinem potestatis potissime eciam ultra omnes alios debet se secularibus
implicare negociis, ne in commissa sibi potestate negligentem et desidem se
ostendat.

Minor, quod papa scilicet non debet se negociis secularibus implicare, 35
patenter videtur ostendi per Apostolum, 2a ad Timotheum 2o c. dicentem: “Ne-
mo militans deo implicat se negociis secularibus, ut ei placeat cui se probavit”.
Cum igitur papa precipue inter omnes deo debeat militare ut ei placeat, ipse
minus quam alii debet se negociis secularibus implicare. Hinc ex canone aposto-
lorum, ut legitur dist. 88a, c. Episcopus, sic habetur: “Episcopus aut sacerdos aut 40
diaconus nequaquam seculares curas assumant; sin aliter, deiciantur”; et c.
Episcopus nullam sic scribitur: “Episcopus nullam rei familiaris curam ad se
revocet, sed leccioni et oracioni et verbo predicacionis tantummodo vacet”; et
21a, q. 3a, c. 2o, sic legitur: “Apostolorum statuta sunt que dicunt: ‘Nemo mili-
tans deo implicat se negociis secularibus’; proinde aut clerici sint sine accioni- 45

bus domorum aut actores sine officio clericorum”. Ex quibus aliisque quamplu-
15 poterimus invenire]  poterit inveniri Ed   16 secunde]  tercie Ed | quem]  quam Ed   18 Aliter]
omitted Ed | se]  in MF   20 negociis]  omitted Ly   25 regni] regis MF   32 omnes]  omitted Ed
46 domorum] dominorum Ed | actores]  Ly S: actorum MF Pz

15 invenire] Not found in 2 Dial. as we have it.   24 Sapiencie] 6:4-5   28 ubi] Rather, gloss on C.23
q. 5 c.24, s.v. condicioni, col. 1345.    36 2 ad Timotheum] 2:4   40 Episcopus1] D.88 c.3, col. 307
42 Episcopus nullam1] D.88 c.6, col. 307   44 legitur] C 21 q.3 c.2, col. 856



143Liber 1, Capitulum 9

ribus canonibus sacris (qui habentur 16a, q. 1a, Sunt nonnulli, et dist. 88a per
totum, et 21a, q. 3a, c. Placuit et c. Ciprianus et c. Molliciis et c. Hii qui et c.
Sacerdotum, et Extra, Ne clerici vel monachi secularibus negociis se immisceant
per totum, et aliis locis quam multis) colligitur quod clerici [et] episcopi non50
debent se secularibus negociis implicare, et, per consequens, papa precipue
debet a talibus abstinere, tum quia inter episcopos et clericos est precipuus atque
primus et maxime debet in spiritualibus occupari, tum quia precipue tenet locum
apostolorum et specialiter principis apostolorum, qui hoc docuerunt et fecerunt
et quos debet potissime imitari.55

Discipulus: Non oportet summum pontificem se in omnibus vite apostolice
conformare, quia apostoli abdicaverunt proprietatem temporalium rerum (Extra,
De verborum significacione, li. 6o, c. Exiit), et tamen papa potest habere pro-
prium. Ergo similiter papa potest se implicare multis secularibus negociis quibus
se minime implicaverunt apostoli.60

Magister: Ad hoc respondent isti quod, licet papa non teneatur se in omnibus
vite apostolorum conformare, tamen nichil est sibi specialiter iniunctum a
Christo quod apostolice vite repugnet; et ideo, cum implicari secularibus nego-
ciis repugnet vite apostolice, inferunt isti quod hoc non est specialiter iniunctum
pape a Christo. Quare nec sibi data specialiter est a Christo plenitudo potestatis65

in secularibus, cum teneatur exequi potestatem quam specialiter habet ex ordina-
cione et institucione Christi.

Discipulus: Aliter nitere allegare pro opinione prescripta.

Magister: Quod papa non habeat talem in spiritualibus et temporalibus plenitu-
dinem potestatis ostenditur. Nam qui est minor et minister et servus aliorum, in70
quos non debet exercere potestatem, non habet super eos tam in spiritualibus
quam in temporalibus plenitudinem potestatis. Nam qui habet super alios talem
plenitudinem potestatis est dominus eorundem; nullus enim dominus maiorem
potestatem quam plenitudinem potestatis potest habere super quoscumque.
Nullus autem respectu eiusdem est servus et dominus. Qui eciam habet plenitu-75
dinem potestatis super alios precipue potest et debet exercere potestatem in eos.
Papa autem est minor et minister et servus Christianorum, in quos non debet

47 qui] Ly: que W   50 clerici et]  Scott: clerici W   61 hoc]  hec Ed   67 institucione]  constitucione
Ly   68 nitere]  nitaris Ed

47 Sunt nonnulli] C 16 q.1 c.25, col. 767 |  dist 88] col. 306-310   48 Placuit] C.21 q.3 c.3, col. 856
Ciprianus] C.21 q.3 c.4, col. 856 |  Molliciis] C.21 q.3 c.5, col. 857 |  Hii qui] C.21 q.3 c.6, col. 857
49 Sacerdotum] C.21 q.3 c.7, col. 857 |  Ne clerici] X 3.50, col. 657ff   58 Exiit]  Sext. 5.12.3, col.
1109



144 3.1 Dialogus

exercere potestatem, teste Christo qui, ut legitur Matthei 20o, dixit apostolis:
“Scitis quia principes gencium dominantur eorum, et qui maiores sunt potesta-
tem exercent in eos. Non ita erit inter vos; sed quicumque voluerit inter vos 80
maior fieri, sit vester minister; et qui voluerit inter vos primus esse, erit vester
servus”. Et Matthei 23o dixit Christus: “Qui maior est vestrum erit vester mini-
ster”. Et Marci 9o dixit: “Si quis voluerit primus esse, erit omnium novissimus et
omnium minister”, et 10o c.: “Scitis quia hii qui videntur principari gentibus
dominantur eis, et principes eorum potestatem habent ipsorum. Non ita est 85
autem in vobis; sed quicumque voluerit fieri maior, erit vester minister; et
quicumque voluerit primus esse, erit omnium servus”. Et, ut habetur Luce 22o,
Christus dixit apostolis: “Reges gencium dominantur eorum, et qui potestatem
habent super eos benefici vocantur. Vos autem non sic; sed qui maior est in
vobis, fiat sicut minor, et qui precessor est, sicut ministrator”. Ex quibus patet 90

quod primus spiritualiter inter Christianos, scilicet papa, est minor et minister et
servus aliorum, in quos potestatem exercere non debet. Igitur non habet talem
plenitudinem potestatis.

Discipulus: Ista allegacio in simili tractata est aliquantulum diffuse libro 6o

prime partis istius dialogi, c. 3o. Ideo, ipsa omissa, alias cures adducere. 95

Magister: Quod papa non habet talem plenitudinem potestatis sic probatur.
Nam qui non est constitutus a Christo iudex secularium non habet in secularibus
talem plenitudinem potestatis a Christo. Papa non est constitutus a Christo iudex
secularium, teste beato Petro, qui, sicut legitur in  epistola Clementis, ut habetur
11a, q. 1a, c. Te quidem, ait: “Te quidem oportet irreprehensibiliter vivere et 100
summo studio niti ut omnes vite huius occupaciones abicias, ne fideiussor
existas, ne advocatus licium fias, neve in aliqua occupacione prorsus inveniaris
mundialis negocii occasione perplexus. Neque enim iudicem neque cognitorem
secularium negociorum te hodie ordinare vult Christus”. Igitur papa non habet
talem, presertim in secularibus, plenitudinem potestatis. 105

Item, qui non est dominus clericorum non habet super ipsos plenitudinem
potestatis. Papa autem non est dominus clericorum, teste beato Petro, qui in
canonica sua prima c. 5o ait: “Neque ut dominantes in clero”. Ergo papa non
habet eciam super clerum talem plenitudinem potestatis.

83 voluerit]  vult S | erit]  quasi added Ed   97 secularium]  secularis Ed   99 sicut]  sic Ly   102 in]
ulla added S | aliqua] alia MF | prorsus inveniaris]  omitted MF   103 mundialis]  mundani MF
107 in] omitted MF   108 clero] cleris S

78 Matthei] 20:25-7   82 Matthei] 23:11   83 Marci] 9:34   84 10 c.] Mk. 10:42-4   87 Luce] 22:25-6
100 Te quidem1] C.11 q.1 c.29, col. 634   108 ait] 1 Pet. 5:3



145Liber 1, Capitulum 9

Amplius, papa maiorem potestatem habet in terris sue temporali iurisdiccioni110

subiectis quam in aliis terris que non sunt sue temporali iurisdiccioni subiecte.
Ergo non habet in omnibus talem plenitudinem potestatis.

Discipulus: Dicerent primi opinantes quod omnes terre temporali iurisdiccioni
pape subiecte sunt.

Magister: Huic Innocencius 3us obviare videtur qui, ut habetur Extra, De hereti-115
cis, Vergentis, terras sue temporali iurisdiccioni subiectas distinguit ab aliis,
dicens: “In terris vero temporali nostre iurisdiccioni subiectis bona hereticorum
statuimus publicari, et in aliis idem precipimus fieri per potentes et principes
seculares”.

Discipulus: Adhuc aliam allegacionem adducas.120

Magister: Aliter probatur quod papa specialiter in temporalibus non habet talem
plenitudinem potestatis. Nam omnis potestas in temporalibus est ab illo qui
habet in temporalibus plenitudinem potestatis ut omnia possit in temporalibus
que nec iuri divino nec iuri nature repugnant. Sed potestas imperialis et regalis
potestasque aliorum principum laicorum non est a papa. Unde et rex Francie125
superiorem in temporalibus non recognoscit (Extra, Qui filii sint legitimi, Per
venerabilem). Ergo papa non habet in temporalibus talem plenitudinem potesta-
tis.

Discipulus: De distinccione potestatum spiritualis et secularis, et an potestas
secularis sit a papa, diffuse tractabimus in secundo tractatu istius tercie partis130
nostri dialogi. Ideo aliam allegacionem adducas.

Magister: Quod papa non habeat in temporalibus talem plenitudinem potestatis
ostenditur. Nam contra illum qui habet in temporalibus talem plenitudinem
potestatis nulla currit prescripcio. Contra papam autem currit prescripcio, saltem
centenaria (Extra, De prescripcionibus, Si diligenti). Ergo papa non habet in135
temporalibus huiusmodi plenitudinem potestatis.

110 Amplius]  non added Ly   114 sunt]  omitted MF   118 potentes]  potestates S   123 in2]  omitted
Pz   124 nec2]  et Pz   125 potestasque]  omitted Ed | aliorum]  aliorumque Ed   130 secularis]
omitted Ly   132 non]  omitted Pz | talem]  omitted Ed | plenitudinem potestatis]  plenitudinis
potestatem MF   136 huiusmodi]  talem Ed

116 Vergentis] X 5.7.10, col. 783   126 Per venerabilem] X 4.17.13, col. 714   131 dialogi] See 3.2
Dial. 1.18 and 2.4   135 Si diligenti] X 2.26.17, col. 388



146 3.1 Dialogus

Capitulum 10

Discipulus: Hec ad presens de prima sentencia quam supra c. 1o recitasti suffi-
ciant. Ideo ad secundam sentenciam eodem capitulo recitatam te converte.

Magister: Sentencia illa duas partes includit, unam scilicet affirmativam et
aliam negativam. Prima est quod papa habet ex ordinacione Christi talem pleni- 5
tudinem potestatis in spiritualibus. Secunda est quod non habet ex ordinacione
Christi talem plenitudinem potestatis in temporalibus.

Discipulus: Allega primo pro prima parte.

Magister: Quod papa in spiritualibus talem habeat plenitudinem potestatis ex
ordinacione Christi probatur. Quia, sicut ea que secularia sunt debent disponi 10
per principem secularem, ita que spiritualia sunt sunt per summum pontificem
ordinanda et disponenda. Sed princeps supremus secularis habet in secularibus
plenitudinem potestatis. [Ergo papa habet in spiritualibus plenitudinem potesta-
tis.]

Amplius, Christus dedit Petro plenitudinem potestatis cum dixit, “Quodcum- 15
que ligaveris super terram”, et cetera; sed non dedit sibi plenitudinem potestatis
in temporalibus; ergo dedit sibi plenitudinem potestatis in spiritualibus.

Rursus, qui potest omnem hominem de quocumque peccato corripere et pena
debita coercere, habet in spiritualibus plenitudinem potestatis. Papa autem potest
omnem hominem de peccato corripere (Extra, De iudiciis, Novit). Ergo papa 20
habet in spiritualibus plenitudinem potestatis.

Iterum, omnia spiritualia possunt ad causas dei reduci. Sed omnes cause dei
spectant ad summum pontificem, quia spectant ad episcopos et clericos (dist.
96a, Si imperator); inter episcopos autem papa est primus; ergo omnes cause dei
spectant ad ipsum. Quare in spiritualibus habet plenitudinem potestatis. Hoc 25

Iulius papa sentire videtur, qui, ut habetur dist. 11a, c. Nolite, ait: “Satis enim
indignum est quemquam vel pontificum vel ordinum subsequencium hanc
regulam refutare quam beati Petri sedem et sequi viderit et docere. Multum
convenit ut totum corpus ecclesie in hac sibi observacione concordet, que inde

10.13 potestatis1…potestatis2] Scott: potestatis W   16 sibi]  omitted Ed   22 dei2]  omitted Mz
26 enim] omitted MF   27 subsequencium] consequencium Ed   28 Multum]  enim added Ly

10.3 secundam] 1.22. This is the opinion maintained in the Allegaciones de potestate imperiali; see
Ockham, OP, vol. 4., p. 357ff, especially p. 368. (Ockham himself did not hold this opinion. See
Offler's introduction to Allegaciones, pp. 360-1. )   20 Novit] X 2.1.13, col. 242; quoted above, 4.20
24 Si imperator] D.96 c.11, col. 341   26 Nolite] D.11 c.3, col. 23



147Liber 1, Capitulum 11

auctoritatem habet ubi dominus tocius ecclesie posuit principatum”. Et Nicolaus30

papa, eadem dist., c. Consequens, ait: “Consequens est ut quod ab huius sedis
rectoribus plena auctoritate sancitur, nullius consuetudinis prepediente occasio-
ne proprias tantum sequendo voluntates removeatur”, ubi glossa super hoc verbo
“plena” dicit: “Pape auctoritas dicitur plena, aliorum episcoporum est semiple-
na”. Ex quibus verbis colligitur quod papa habet a Christo, saltem in spirituali-35
bus, plenitudinem potestatis.

Capitulum 11

Discipulus: Si papa habet talem plenitudinem potestatis a Christo tam in tempo-
ralibus quam in spiritualibus, non est dubium quin a Christo habeat in spirituali-
bus plenitudinem potestatis. Quare allegaciones que supra c. [2o,] 3o et 4o pro
prima sentencia sunt adducte pro ista prima parte secunde sentencie eciam5
possunt adduci, et ideo pro ipsa nolo ad presens plures allegaciones audire.
Similiter pro secunda parte eiusdem secunde sentencie possunt allegari plura
que tacta sunt supra c. 5o, 7o, 8o et 9o. Quare, sentencia ista dimissa, terciam que
tacta est supra c. 1o nitamur discutere. Circa quam primo modum ponendi audire
desidero.10

Magister: Illa sentencia ponit quod papa habet tam in temporalibus quam in
spiritualibus talem plenitudinem potestatis, partim ex ordinacione Christi,
partim ex ordinacione humana, dicens quod papa habet immediate a Christo
plenam potestatem in foro penitenciali, iuxta illud Matthei 16o: “Quodcumque
ligaveris super terram”, et cetera. Habet eciam a Christo potestatem docendi15
totum populum Christianum, secundum illud Iohannis ultimo, “Pasce oves
meas”. Habet eciam a Christo potestatem distribuendi et conferendi ecclesiaticas
dignitates, iuxta illud verbum Christi ad Petrum, Iohannis 1o, “Tu vocaberis
Cephas”, id est caput: ex hoc enim quod caput est, habet in membra influere, eis
diversa officia conferendo. Habet eciam a Christo quod maiora negocia ecclesie20
sunt ad ipsum referenda, ex hoc ipso quod constituit ipsum caput aliorum. A
conciliis autem generalibus habet potestatem quantum ad omnia que spectant ad
regimen tocius populi Christiani quorum potestas non est sibi specialiter a
Christo concessa.

30 dominus]  Ly S: deus W   31 papa] ut habetur added Pz | Consequens est]  Ly S: omitted W
32 nullius] ullius MF | occasione]  diccione Pz   33 tantum]  tamen MF | removeatur]  Ly S:
removeat Mz, removerat Fr; omitted Pz   34 dicitur] omitted Ed   11.2 talem] omitted MF   3 quam]
quod Ly   4 c. 2] Kilcullen: c. W | 3 et 4] primo Ed   5 prima2]  secunda Ed   9 nitamur]  nitantur Ly
19 eis]  omitted Ed

31 Consequens1] D.11 c.2, col. 23   33 glossa] D.11 c.2, s.v. plena, col. 36   11.8 terciam] 1.24
14 Matthei] 16:19   16 Iohannis ultimo] 21:17   18 Iohannis] 1:42



148 3.1 Dialogus

Discipulus: Circa istam sentenciam essent multa tractanda, que, vel plura 25

eorum, tacta sunt in hiis que dicta sunt circa primam sentenciam, vel tangentur
cum discucietur ultima sentencia que supra c. 1o extitit recitata. Unde unum
tantummodo quod ista sentencia ponit volo ut aliquibus allegacionibus fulcire
coneris, quod videlicet papa aliquam acceperit a conciliis generalibus potesta-
tem. Hoc enim illis auctoritatibus obviare videtur que dicunt quod concilia 30
generalia robur habent et auctoritatem a Romana ecclesia.

Magister: Quod papa aliquam potestatem acceperit a generalibus conciliis
videtur posse tali modo probari. Papa habet potestatem aliquam a canonibus, et
non nisi a canonibus generalium conciliorum; ergo a conciliis generalibus habet
aliquam potestatem. 35

Prima diversis auctoritatibus sanctorum videtur posse probari. Ait enim
Iulius papa, scribens orientalibus episcopis, ut habetur dist. 17a, c. Regula:
“Regula vestra nullas habet vires, nec habere poterit, quoniam nec ab orthodoxis
episcopis hoc concilium actum est, nec Romane ecclesie legacio interfuit,
canonibus precipientibus sine eius auctoritate concilia fieri non debere”. Ex 40
quibus verbis colligitur quod a canonibus est preceptum quod solus papa habeat
auctoritatem congregandi concilia.

Item, Gelasius papa, ut habetur 9a, q. 3a, c. Ipsi, ait: “Ipsi sunt canones, qui
appellaciones tocius ecclesie ad huius sancte sedis examen voluerunt deferre.
Ab ipsa vero numquam appellare debere sanxerunt, ac per hoc illam de tota 45
ecclesia iudicare, ipsam ad nullius commeare iudicium, nec de eius umquam
preceperunt iudicio iudicari sentenciamque eius constituerunt non oportere
dissolvi, cuius pocius sequenda decreta mandaverunt”. Ex quibus verbis colligi-
tur quod a canonibus, non a Christo immediate, habet papa ut omnibus liceat
appellare ad ipsum, et quod ab ipso appellare non licet, et quod ipse potest de 50
tota ecclesia iudicare, et quod ipse nullius subest iudicio, et quod eius sentencia
in omnibus est tenenda et, per consequens, quod eius preceptis est in omnibus et
ab omnibus obediendum. Ex quo infertur quod papa a conciliis generalibus
habet plenitudinem potestatis quantum ad omnia que non sunt sibi immediate
concessa a Christo. 55

28 ponit]  potest MF   29 acceperit]  receperit Ly   36 Prima] pars assumpti added Fr   37 scribens]
scribendo Ed   43 sunt]  omitted MF   44 ecclesie…examen]  omitted Ed   46 commeare]  remeare
MF   47 iudicari]  S: iudicare W   49 immediate]  Ly: sic mediate W   51 iudicare]  militare MF

27 unum tantummodo]  However, a second, more general, point arises below, at 11.73.   37 Regula]
D.17 c.2, col. 51   43 Ipsi1] C.9 q.3 c.16, col. 611



149Liber 1, Capitulum 11

Item, Gregorius, ut habetur 2a, q. 6a, c. Decreto, ait: “Liceat post audicionem
primatum dioceseos, si necesse fuerit, nos appellare et nostra auctoritate, aut
ante nos aut ante legatos de nostro latere missos, iuxta decreta patrum suas
exercere atque diffinire acciones”. Ex quibus verbis datur intelligi quod a
decretis patrum habet papa ut liceat aliis appellare ad ipsum.60

Item, Pelagius papa, ut habetur dist. 17a, c. Multis, ait: “Maiores vero ac
difficiliores questiones, ut sancta synodus statuit et beata consuetudo exigit, ad
sedem apostolicam semper deferantur”. Ex quibus verbis colligitur quod a
synodo et consuetudine, et non immediate a Christo, habet papa ut maiores
cause deferantur ad ipsum.65

Item, Nicolaus papa, ut habetur  2a, q. 6a, c. Arguta, ait: “Privilegia tamen
apostolice sedis vos oblivioni tradere nullatenus debuistis, quibus venerandi
canones iudicia tocius ecclesie ad hanc deferri iubent”. Ex quibus verbis videtur
haberi quod papa a canonibus acceperit potestatem.

Item, beatus Petrus potestatem accepit a collegio apostolorum (dist. 21a, In70
novo; dist. 17a, Hinc eciam ; 3a, q. 6a, Dudum). Ergo et papa potestatem potest
accipere a concilio generali.

Discipulus: Probare nunc niteris quod papa habet plenitudinem potestatis sive a
Christo sive ab humana ordinacione.

Magister: Hoc videtur posse ostendi pluribus auctoritatibus sanctorum patrum.75
Hoc enim Gregorius testari videtur, 2a, q. 6a, c. Decreto, et Iulius papa eadem
causa et questione, c. Qui se. Hoc eciam Innocencius 3us in concilio generali, ut
habetur Extra, De penitencia et remissione, c. Cum ex eo, videtur asserere
manifeste.

Quod eciam racione probatur. Quia ille cui est obediendum in omnibus habet80

vel a Christi ordinacione vel ab ordinacione humana, aut partim ab una et partim
ab alia, plenitudinem potestatis. Sed pape obediendum est in omnibus, teste
Gregorio qui, ut habetur dist. 19a, c. Nulli, ait: “Nulli fas est vel velle vel posse
transgredi apostolice sedis precepta nec nostre dispensacionis ministerium”, et

58 nos]  S: ius W | de nostro]  nostros e S | patrum]  S: patris MF   60 aliis]  omitted Ed   63 semper]
omitted MF   67 vos] omitted MF | debuistis] de added MF   83 Nulli2]  omitted Pz | velle]   S: nolle
W

56 Decreto] C.2 q.6 c.11, col. 469   61 Multis] D.17 c.5, col. 52   66 Arguta] C.2 q.6 c.13, col. 470
70 In novo] D.21 c.2, col. 69    71 Hinc eciam ] D.17 d.p.c.6, col. 52; cf. gloss, s.v. iussione domini,
col. 71. |  Dudum] C.3 q.6 c.9, col 521; cf. gloss, s.v. voluerunt, col. 739.   76 Decreto] C.2 q.6 c.11,
col. 469   77 Qui se] C.2 q.6 c.12, col. 469   78 Cum ex eo] X 5.38.14, col. 888   83 Nulli1] D.19 c.5,
col. 61



150 3.1 Dialogus

infra: “Sitque alienus a divinis et a pontificalibus officiis qui noluerit preceptis 85

obtemperare apostolicis”. Hoc eciam Stephanus papa, ut habetur eadem dist.,
Enimvero, ut allegatum est prius, affirmare videtur. Et Iulius papa, ut habetur
25a, q. 2a, c. Amputato, ait: “Ea vero que sunt ab apostolis eorumque
successoribus instituta nulla desidia negligantur, nulla dissensione violentur,
nulla concertacione turbentur”. Ex quibus colligitur quod pape est obediendum 90
in omnibus. Ergo habet plenitudinem potestatis vel immediate ex institucione
Christi vel ab ordinacione humana, aut partim ab una et partim ab alia.

Capitulum 12

Discipulus: Contra istam sentenciam nitere allegare.

Magister: Sunt quidam qui istam sentenciam non reputant hereticalem sicut
primam, tamen ipsam falsam et irracionabilem ac perioculosam existimant.
Falsam quidem existimant quia ex ipsa, sicut ex prima, sequitur quod omnes 5

Christiani sunt servi summi pontificis, accipiendo nomen servi secundum stric-
tissimam significacionem eius secundum quam in scienciis legalibus accipitur et
vocatur. Qui enim habet — sive ex ordinacione divina sive ex ordinacione
humana, sive partim ab una et partim ab alia — plenitudinem potestatis tam in
spiritualibus quam in temporalibus super omnes Christianos ut omnia possit que 10
non sunt contra legem dei nec contra legem nature, ita ut ab eius potestate per
nullum actum humanum se posset quicumque, in quocumque quod non est
illicitum de se quantum ad genus operis, subtrahere, habet super omnes Christia-
nos tantum dominium temporale quantum habuit, vel habere potuit, quicumque
dominus super servum suum. Si igitur papa haberet super omnes Christianos 15
talem plenitudinem potestatis, papa haberet plenissimum dominium in tempora-
libus super omnes reges et principes ac alios universos, et omnes essent servi
eius, et posset de plenitudine potestatis, sine omni culpa et absque omni causa,
privare quemcumque regem regno et dare illud cuicumque pagano; posset
regem subicere cuicumque rustico ad sue arbitrium voluntatis, et, si faceret, de 20
facto teneret, nec posset rex quicumque in talibus vel consimilibus sibi licite
resistere — quod isti falsum reputant et absurdum.

85 alienus]  alius Ed | noluerit]  noluit S   86 habetur]  legitur Mz   88 vero] omitted S
89 successoribus]  ad huiusmodi sancte sedis examen cessoribus added Pz, ad huiusmodi sancte
sedis examen ab antecessoribus added Ly (see http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/31d1msr.html
#PzLyLm) | violentur] violantur Pz   90 concertacione]  S: contractacione W | quibus]  verbis added
Ly   12.2 nitere]  niteris Pz, nitaris Ly   7 scienciis]  sentenciis Ed   9 ab1]  ex Ed   11 ut]  et MF
12 nullum]  illum MF   13 illicitum]  licitum MF   17 et2]  omitted Ed | omnes2]  eciam added Ly
19 illud]  omitted Ed   21 teneret] teneretur obedire Ly

87 Enimvero] D.19 c.4, col. 61 |  prius]  3.17    88 Amputato] C.25 q.2 c.11, col. 1014

http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/31d1msr.html


151Liber 1, Capitulum 12

Discipulus: Dic quare isti non reputant istam opinionem hereticalem, cum ponat
omnes Christianos esse servos, et scriptura divina asserat legem evangelicam
esse legem libertatis, et per consequens illa opinio scripture divine repugnat;25
quare videtur quod illa opinio, sicut prima, secundum istos hereticalis debeat
estimari.

Magister: Dicunt ad istam instanciam tuam esse respondendum per aliqua que
dicta sunt prius. Nam auctoritates scripture divine approbantes legem Christia-
nam esse legem libertatis negative debent intelligi, et ideo prima opinio secun-30
dum eos est hereticalis quia ex ipsa sequitur quod omnes Christiani per legem
evangelicam facti sunt servi summi pontificis, et, per consequens, lex evangelica
nec negative nec affirmative posset dici lex libertatis, sed esset lex horrendissi-
me servitutis. Ista autem opinio tercia non ponit quod omnes Christiani sint
effecti servi summi pontificis per legem evangelicam, sed ex ipsa solummodo35

sequitur quod omnes Christiani per voluntariam submissionem facti sunt servi
summi pontificis. Tenet enim quod sponte et voluntarie omnes Christiani submi-
serunt se in omnibus potestati pape que non erant sibi concessa a Christo imme-
diate. Et hoc quidem, saltem in aliquo casu, possent facere Christiani. Unde et
rex aliquis posset se facere, saltem in casu, servum summi pontificis, cedendo40
regnum et subdendo se in omnibus potestati pape. Si essent eciam solummodo
decem vel duodecim Christiani vel paulo plures, possent omnes se facere servos
pape. Hoc tamen secundum istos numquam fuit factum, et ideo ista opinio non
est hereticalis sed falsa. Quod enim hoc numquam fuerit factum et quod hec
opinio sit falsa, probatur per leges innumeras, civiles et canonicas, asserentes45
quod quidam sunt servi et quidam liberi.

Discipulus: Quare dicunt isti prescriptam opinionem esse periculosam?

Magister: Hoc dicunt quia, si papa haberet huiusmodi potestatem, posset
imminere periculum faciliter toti communitati Christianorum. Posset enim papa,
si fieret occultus hereticus aut occulte zelaret pro secta Sarracenorum vel aliqua50
alia infidelium, leviter exponere totam Christianitatem periculo. Posset enim
spoliare solo precepto suo omnes Christianos rebus suis, scilicet armis, municio-
nibus et aliis quibus deberent contra inimicos defendi. Quo facto, infideles
vocati per papam, occulte primo zelantem pro eis et postea publice assencientem
eis, possent leviter omnem terram fidelium occupare.55

33 esset]  eciam Ed   38 erant] erat Ed   39 hoc]  hec Ed   41 regnum]  Scott: regno W   43 et]
omitted Ed   50 Sarracenorum]  Knysh: paganorum Ly, christianorum W   51 leviter]  leniter Pz

12.29 prius] 7.5, 7.126



152 3.1 Dialogus

Capitulum 13

Discipulus: Nunc videamus de quarta sentencia que tacta est supra, c. 1o.

Magister: Illa opinio tenet quod papa talem plenitudinem potestatis non habet,
neque ab institucione Christi neque ex ordinacione humana, neque regulariter
neque casualiter. Sed diversimode ponitur a diversis. Quidam enim dicunt quod 5
papa nullam potestatem habet a Christo ultra alios sacerdotes; habet tamen
aliquam potestatem, sicut et alii sacerdotes, super alios, nullam tamen potesta-
tem coactivam extra forum penitencie, sed habet potestatem docendi et infor-
mandi laicos, sicut alii sacerdotes. Potestatem autem coactivam aliqualem, non
plenam, habet a communitate fidelium, qui sponte et non coacte Romano ponti- 10
fici et nulli alii sacerdoti aliqualem tribuebant super totam communitatem
fidelium potestatem.

Aliqui vero dicunt quod papa a Christo immediate habet aliqualem potesta-
tem super omnes Christianos, non tamen plenam in omnibus, neque in spirituali-
bus neque in temporalibus. Ab hominibus vero fidelibus nullam recepit potesta- 15
tem, neque plenam neque non plenam.

Nonnulli vero dicunt quod papa in spiritualibus habet potestatem, non tamen
plenam, a solo Christo; in temporalibus vero nullam habet potestatem specialem
a Christo, sed a solis fidelibus, non tamen plenam sed limitatam prout fideles
limitare voluerunt. 20

Discipulus: Isti modi ponendi multa continent que, si discuteremus prolixe,
oporteret nos forsitan tedium legentibus generare. Ideo breviter transeamus,
presertim cum occasione danda omnia tangemus inferius in diversis locis. Dic
igitur primo unde moventur primi dicentes quod papa nullam potestatem habet a
Christo ultra alios sacerdotes. 25

Magister: Istud dicunt propter auctoritates [Ieronimi] que ponuntur, dist. 93a, c.
Legimus et dist. 95a, c. Olim, quas recitavi supra, prima parte istius dialogi, libro
5o, c. 17o, in quibus Ieronimus asserere videtur expresse quod nullus sacerdos ex
ordinacione seu institucione Christi est maior alio, neque in ordine neque in

13.5 casualiter]  causaliter Mz   8 coactivam]  habet added Ed   11 alii]  omitted Ed   13 habet]
omitted MF   18 specialem]  spiritualem Ed   26 auctoritates Ieronimi] Kilcullen: auctoritates W; gap
added Mz   28 17] Kilcullen: 18 W

13.2 quarta] 1.25    5 diversimode…diversis] The first opinion resembles that of Marsilius of Padua,
but we do not recognise the authors of the other opinions.  |  Quidam] Cf. Marsilius of Padua,
Defensor, II.xxiii.3-4, II.iv.3, II.x.2, II.xv.4-7, II.xxii.6-9.   27 Legimus] D.93 c.24, col. 327 |  Olim]
D.95 c.5, col. 332



153Liber 1, Capitulum 14

administracione. Hoc eciam videtur posse probari per hoc, quod apostoli fuerunt30

pares in potestate beato Petro quantum fuit ex ordinacione Christi (dist. 21a, c.
In novo; 24a, q. 1a, c. Loquitur; 2a, q. 7a, Paulus), et apostoli a Christo super
alios sacerdotes non habuerunt aliquam potestatem. Ergo omnes sacerdotes,
quantum est ex speciali ordinacione Christi, sunt pares successoribus beati Petri.

Capitulum 14

Discipulus: Dic breviter an aliqui nitantur istam assercionem repellere.

Magister: Hoc quidam erroneum reputant et sacris canonibus apertissime
obviare qui ponuntur dist. 21a, c. Quamvis, et [dist. 22a,] c.  Sacrosancta, et 9a,
q. 3a, c. Cuncta, et 24a, q. 1a, c. Cum beatissimus, quos eciam allegavi prima5
parte huius dialogi, libro 5o, c. 20o. Hec eciam assercio [opinioni] Innocencii 3ii

refragari videtur, qui, ut habetur Extra, De maioritate et obediencia, c. Novit,
sicut allegatum est prius, dicit se non constitucioni humane sed potestati divine
inniti. Ergo papa ex deo immediate habet aliquam potestatem super omnes
Christianos.10

Quod et racione probatur, quia nulla communitas, precipue magna, est bene
et convenienter ordinata que nullum caput habet, quia, teste Salomone, Prover-
biorum 11o, “Ubi non est gubernator, populus corruet”. Sed communitas fide-
lium fuit optime et congruentissime ordinata a Christo; ergo Christus dedit caput
communitati fidelium; sed non nisi beatum Petrum. Ergo Petrus fuit constitutus15
a Christo caput universorum fidelium.

Amplius, non minus congrue et utiliter est ordinatus a Christo populus
Christianus quam fuerit populus Hebreorum. Sed ille populus ex ordinacione
divina habuit caput, saltem in spiritualibus, scilicet summum sacerdotem, qui
omnibus aliis sacerdotibus fuit superior. Ergo et populus Christianus ex ordina-20

cione Christi habet unum caput, quod est superius omnibus aliis sacerdotibus
Christianis. Quod eciam Marcellus papa, ut habetur 24a, q. 1a, c. Rogamus, et
Innocencius 3us, Extra, De translacione [c. 1o],  et omnes sancti patres tenere
videntur.

33 habuerunt]  haberent MF   14.4 et1…22a] Kilcullen: et W   6 20] 10 W | assercio opinioni] Scott:
assercio W | Innocencii] Innocentio Ly   7 Novit] Kilcullen (cf. 4.20 ): solite W   8 sicut]  et added
Ed   14 congruentissime]  congruissime Ed   23 translacione…1o ] Kilcullen: translacione W

32 In novo] D.21 c.2, col. 69  |  Loquitur] C.24 q.1 c.18, col. 971 |  Paulus] C.2 q.7 c.33, col. 493
14.4 Quamvis] D.21 c.3, col. 70 |   Sacrosancta] D.22 c.2, col. 73   5 Cuncta] C.9 q.3 c.17, col. 611
Cum beatissimus] C.24 q.1 c.16, col. 971   7 Novit] X 2.1.13, col. 242.   8 prius] 4.20   12 Prover-
biorum] 11:14   22 Rogamus] C.24 q.1 c.15, col. 970   23 De translacione] X 1.7.1, col. 96



154 3.1 Dialogus

Capitulum 15

Discipulus: Dic nunc quare prefati opinantes dicunt papam nullam potestatem
coactivam accepisse a Christo.

Magister: Hoc dicunt propter hoc quod, secundum eos, tota communitas
fidelium debet uni soli iudici supremo qui potestatem habeat coactivam subesse, 5
a quo omnes alii iudices potestatem coactivam accipiant. Ille autem non debet
esse papa, quia tunc periret tota iurisdiccio laicorum. Ergo papa a Christo
nullam recepit potestatem coactivam.

Discipulus: Istam materiam conabor tecum discutere in tractatu de iuribus
Romani imperii. Et ideo, isto et eciam quibusdam aliis pretermissis, nitere 10
breviter allegare pro ultimo dicto, quod scilicet papa in temporalibus nullam
potestatem specialem habet immediate a Christo sed a suis fidelibus, non tamen
plenam sed limitatam prout fideles limitare volebant.

Magister: Quod papa in temporalibus nullam potestatem habet immediate a
Christo videtur diversimode posse probari. Nam sicut imperator se habet ad 15
temporalia, ita papa se habet ad spiritualia inquantum recepit immediate potesta-
tem a Christo; sed imperator nullam potestatem habet in spiritualibus; ergo papa
in temporalibus nullam potestatem habet immediate a Christo.

Amplius, sicut allegatum est prius, 9o c., secundum scripturas sacras et
canones papa non debet se secularibus negociis implicare, et per consequens 20
non est sibi specialiter commissum a Christo ut se implicet secularibus negociis.
Quare, ut videtur, a Christo immediate nullam recepit in temporalibus potes-
tatem.

Discipulus: Quomodo probatur quod papa habet a fidelibus aliquam potestatem
in temporalibus? 25

Magister: Hoc ponitur propter canones sacros, per quos habetur quod papa in
multis casibus se de temporalibus intromittit: Extra, De foro competenti, c.
Licet, et Extra, De iudiciis, c. Novit, et Extra, Qui filii sint legitimi, Per venera-
bilem, et in aliis locis innumeris, habetur quod papa iurisdiccionem temporalem
exercet, quam tamen non habet a Christo, sicut dicitur prius esse probatum; ergo 30
habet eam a fidelibus.

15.10 et] omitted Mz | nitere]  niteris Pz, nitaris Ly   11 breviter]  omitted Ed   14 habet]  Fr: habuerit
Mz, habuit Ed   24 aliquam]  omitted Ed   26 Hoc]  hec Pz   29 in]  multis added Ed

15.2 prefati opinantes] 13.5 ff   9 tractatu] 3.2 Dial.   19  prius] 9.35 – 55    28 Licet] X 2.2.10, col.
250 |  Novit] X 2.1.13, col. 242 |  Per venerabilem] X 4.17.13, col. 714



155Liber 1, Capitulum 16

Quod tali racione probatur. Nam papa non habet immediate a Christo maio-
rem iurisdiccionem in una regione quam in alia; sed de facto et de iure maiorem
iurisdiccionem exercet in temporalibus in una regione quam in alia; ergo illam
potestatem non habet immediate a Christo; habet ergo eam ab aliquo alio, et non35
nisi a fidelibus. Ergo ab ipsis fidelibus aliquam habet in temporalibus potesta-
tem — non tamen plenam, sed limitatam, quia fideles tribuendo in temporalibus
potestatem nullatenus se constituerunt servos eius; ergo sibi plenitudinem
potestatis minime conferebant.

Capitulum 16

Discipulus: Ad sentenciam quintam tactam supra, c. 1o, transeamus. Quam
primo satagas explicare, et inde qualiter intelligi debeat explanare.

Magister: Illa sentencia, sicut dixi, tenet quod papa talem plenitudinem potesta-
tis habet in temporalibus et spiritualibus ut omnia, per potenciam ordinatam vel5

potenciam absolutam, possit que non sunt contra ius divinum nec contra ius
naturale. Non habet regulariter et simpliciter, neque a iure divino neque huma-
no, sed ex ordinacione Christi sive iure divino habet casualiter, sive in casu et
secundum quid, huiusmodi plenitudinem potestatis, que sic secundum quosdam
debet intelligi: papa a iure divino sive ex ordinacione Christi de temporalibus10
disponendis se intromittere minime debet quamdiu temporalia prout decet et
expedit per laicos disponuntur, nisi accipiendo temporalia a laicis pro sua
sustentacione et sui officii execucione, et ideo non habet potestatem a Christo
regulariter disponendi et ordinandi de temporalibus, que ad reges et principes et
alios laicos spectare noscuntur. Casualiter tamen, sive in casu, quando scilicet15
temporalia per alios in periculum communitatis Christianorum vel ad subversio-
nem fidei Christiane tractarentur, vel in casu consimili, converterentur ad
malum, et non esset aliquis laicus qui vellet et posset huiusmodi periculis viam
precludere, papa a iure divino haberet potestatem faciendi de temporalibus
quicquid pro bono communi et salvacione fidei et ad occurrendum huiusmodi20
periculis necessario faciendum sibi racio recta dictaret; et ita in tali casu haberet
super temporalia, quodammodo et secundum quid, plenitudinem potestatis: non
quia tunc temporalia efficerentur sua quoad dominium et proprietatem, nec quod
posset ad libitum suum de eis disponere, sed quia nichil potest rex vel alius

38 sibi]  omitted Ed   16.4 potestatis]  omitted MF   5 habet]  omitted Ly   6 potenciam]  omitted Ed
11 decet]  debet Ed   17 Christiane] omitted MF   18 posset]  potest Ly   21 racio]  omitted Pz
24 posset]  Ly: possit W | suum]  super Ly | de]  omitted Ed

16.2 quintam] 1.28. For this opinion compare Brev. 2.1–18, 20.20–28, p. 142ff.   8 casualiter] Cf.
Brev. 4.4; CB p. 315.33-6; OQ  2.8.48-58; 3.3.34-9; 4.9.120-4, 145-8; 8.6.21-32, 50-7, 63-71.



156 3.1 Dialogus

laicus facere de quacumque re temporali quin tunc idem posset facere papa, si 25

hoc fieri expediret et non esset alius per quem convenienter fieri posset; et ita
adhuc in tali casu non haberet plenitudinem potestatis in temporalibus simplici-
ter, sed tantummodo secundum quid.

Similiter in spiritualibus non habet a iure divino regulariter et simpliciter
huiusmodi plenitudinem potestatis, quia sine culpa et absque causa non potest 30
precipere fidelibus illa que supererogacionis sunt, immo eciam multa alia. Non
enim absque causa et sine culpa potest cogere laicum neque quod contrahat
matrimonium neque quod voveat virginitatem neque castitatem, et tamen
neutrum est contra ius divinum neque contra ius naturale, sed utrumque licite
fieri potest. Et sic est de multis aliis licitis que ad spiritualia spectant, super que 35
papa a iure divino regulariter et simpliciter non obtinet plenitudinem potestatis,
super que tamen casualiter obtinet plenitudinem potestatis secundum quid, quia
in casu vel racione delicti aut propter aliquam notabilem necessitatem vel utilita-
tem, quando ex precepto eius nullum immineret periculum, potest precipere
cuicumque quicquid in spiritualibus non est contra legem dei nec contra legem 40
nature.

Et ita secundum istos papa casualiter a iure divino tam in temporalibus quam
in spiritualibus habet plenitudinem potestatis, non simpliciter sed secundum
quid, que, quamvis non sit plenissima potestas, est tamen grandis, singularis et
quam magna. Per ipsam enim potest in casu imperia et regna transferre, reges et 45
principes aliumque laicum quemcumque temporalibus, iuribus et rebus privare
aliisque conferre. In spiritualibus eciam omnia potest in casu. Exprimere autem
omnes casus [explicite] et in particulari in quibus predicta potest, vel aliquid
predictorum, non est facile; nec forte de ipsis potest dari doctrina universalis per
quam certitudinaliter et absque errore sciatur, maxime a simplicibus, quando 50
potest talia papa et quando non, et qualia potest in uno casu et qualia in alio;
plura enim talia potest in uno casu que in alio casu minime potest.

26 posset] Pz: possit MF, potest Ly   30 quia]  quare Ed   33 quod]  omitted Ed | neque2]  et Ed
35 est]  omitted Ly   39 immineret]  imminet Ed   40 nec]  aut Pz, vel Ly | contra legem2]  omitted Ly
42 papa]  potest added Ed   43 habet]  habere Ed   48 casus explicite] Kilcullen (cf. Brev. 1.3.4-5):
casus W; gap added Mz   49 est]  omitted MF   50 certitudinaliter et]  omitted Ly   51 potest1] possit
Ed

30 quia…causa] Cf. OQ 1.7.56 and  Offler's note; Bartholomeus Brixiensis, “Privari an quis possit
iure suo sine causa,”  De brocardis, in Tractatus  universi iuris (Lyons, 1549), vol. 17, 25r.



157Liber 1, Capitulum 17

Capitulum 17

Discipulus: Quamvis inter predicta aliqua sint michi obscura, que forsitan
postea occasione habita lucidabis, tamen pro nunc prescriptam opinionem quoad
illa obscura non cures amplius explanare. Sed cum dixeris breviter secundum
illam sentenciam quam potestatem Christus non dederit beato Petro regulariter5
et successoribus eius et quam dederit ei casualiter sive in casu, nunc breviter
narra secundum eandem opinionem quam potestatem aut iurisdiccionem Chris-
tus regulariter dederit beato Petro et in ipso successoribus eius.

Magister: Dicitur quod Christus constituit beatum Petrum caput, principem et
prelatum aliorum apostolorum et universorum fidelium, dans ei regulariter in10
spiritualibus, quoad omnia que regimini communitatis fidelium quantum ad
bonos mores et quascumque necessitates spirituales fidelium sunt de necessitate
facienda vel de necessitate omittenda, omnem potestatem in talibus que non
periculose sed provide et ad utilitatem communem committerentur uni homini,
ac libertatem et iurisdiccionem eciam coactivam absque omni detrimento ac15
dispendio notabili et enormi iurium temporalium imperatorum, regum, princi-
pum et aliorum quorumcumque laicorum vel clericorum que eis iure naturali,
gencium aut civili, ante vel post institucionem legis evangelice, competebant. In
temporalibus autem dedit ei regulariter solummodo ius petendi temporalia pro
sua sustentacione et sui officii execucione. Et hanc potestatem, sive in tempora-20
libus sive in spiritualibus, habent nunc regulariter ex iure divino successores
beati Petri, scilicet Romani pontifices. Omnem autem potestatem quam regulari-
ter ultra istam habuerunt vel habent summi pontifices ex humana ordinacione,
concessione, spontanea submissione, vel ex consensu expresso vel tacito, aut
propter impotenciam, negligenciam aut maliciam hominum aliorum, vel ex25

consuetudine vel quomodocumque ex iure humano obtinuerunt et obtinent.

Discipulus: Ista narracio continet multa michi obscura, que, ut melius intelli-
gam an sint vera vel falsa, michi studeas explicare et qualiter distinguitur ab
aliis opinionibus declarare.

Magister: In hoc quod dicit Christum constituisse beatum Petrum “caput,30
principem et prelatum aliorum apostolorum ac universorum fidelium”, intendit
elidere opinionem tenentem quod beatus Petrus non fuit caput ecclesie ex

17.6 dederit]  dederat Pz | sive]  omitted Ed   11 que]  propter added Ly | regimini]  Scott (cf. IPP
10.17): regimen Mz Ed, regimine Fr   13 in…que] omitted MF | talibus] Scott (cf. 17.55): hiis Ed
16 enormi]  enormium MF | temporalium imperatorum] imperialium Ed   19 ei]  Kilcullen (cf. Petro,
17.118): eis W



158 3.1 Dialogus

institucione Christi sed solummodo ex eleccione seu institucione apostolorum
seu aliorum fidelium.

Per spiritualia autem, de quibus facit mencionem, intelligit illa que ex 35
institucione evangelice legis sunt propria evangelice legi, in nulla alia lege,
saltem humana, vel secta reperta, sicut sunt dispensacio sacramentorum nove
legis, ordinacio sacerdotum et clericorum, institucio vel promocio illorum qui
debent regere et instruere populum Christianum, eciam in hiis que spectant ad
fidem et cultum divinum, et consimilia. 40

Per hoc autem quod dicit Christum dedisse beato Petro potestatem quoad
spiritualia que “sunt de necessitate facienda vel de necessitate omittenda”,
intendit excludere a regulari potestate Petri illa spiritualia que supererogacionis
sunt, que scilicet sunt consilii et non precepti, et universaliter omnia sine quibus
convenienter regi potest populus Christianus et absque quibus, quamvis fiant vel 45

omittantur, nec fides nec boni mores periclitantur. Et ideo non potest papa
regulariter precipere Christiano quod servet virginitatem vel contrahat matrimo-
nium aut paupertatem assumat vel divicias retineat et possideat vel, quando non
tenetur ex precepto dei, eleemosynam faciat vel non faciat, licet in casu plura
talia precipere posset; et si extra casum utilitatis vel multa talia preceperit, 50
preceptum suum non tenet sed est nullum, nec ille cui fit tenetur ei obedire
eciam si propter hoc eum excommunicaverit — talis sentencia tamquam conti-
nens intollerabilem errorem esset nulla et minime formidanda nec de necessitate
servanda.

Per hoc autem, quod dicit “dans ei omnem potestatem in talibus que non 55
periculose sed provide et ad utilitatem communem committerentur uni homini”,
intendit excludere a regulari potestate pape omnem potestatem que, si uni
homini committeretur regulariter, posset faciliter periculum notabile toti com-
munitati fidelium imminere, cui non posset absque miraculo vel cum maxima
difficultate via precludi. Propter quod, quamvis de necessitate sit aliquis succes- 60
surus summo pontifici, tamen papa non habet potestatem ordinandi quis debeat
sibi succedere. Propter hoc eciam est quedam sentencia tenens quod, quamvis
eleccio summi pontificis sit de necessitate facienda, tamen papa non habet a
Christo potestatem regulariter ordinandi quomodo et a quibus debeat eligi
summus pontifex. Quia si talem potestatem haberet regulariter papa immediate a 65
Christo — cum papa, tamquam homo peccabilis, sicut ceteri, erroribus, pravis
affeccionibus, negligenciis ac maliciis et nequiciis valeat irretiri — posset

35 facit]  fecit Ed   39 in]  omitted MF   48 et]  omitted Ed

17.35 spiritualia] Cf. 3.2 Dial. 2.4



159Liber 1, Capitulum 17

faciliter ex negligencia vel malicia relinquere totam Christianitatem absque
potestate eligendi summum pontificem, per quod periclitaretur bonum commu-
ne: posset enim, ex causa vel propter culpam, privare cardinales potestate et iure70
eligendi summum pontificem; quo facto, vel negligendo vel ex malicia differen-
do, vel tempus sufficiens ordinandi non habendo, posset mori antequam de
electoribus summi pontificis ordinaretur, et ita, in periculum et detrimentum
boni communis, tota Christianitas sine potestate et iure eligendi summum
pontificem remaneret. Et ideo, secundum istam sentenciam, talis potestas non75
est regulariter concessa a Christo summo pontifici, nec eciam aliqua alia pote-
stas que periculose concederetur uni persone. Propter quod, secundum eos, nullo
modo est dominus omnium temporalium, quia tale dominium esset nimis pericu-
losum fidelibus.

Per hoc autem, quod tenet Christum dedisse pape “libertatem absque omni80

notabili et enormi detrimento et dispendio iurium temporalium imperatorum”, et
cetera, intendit asserere quod papa quicumque, quoad personam suam, est liber
et nequaquam regulariter subiectus homini cuicumque, eciam si ante eleccionem
suam fuisset servilis condicionis vel alio modo imperatori aut regi vel alii
Christiano vel non Christiano subiectus, quia libertas unius hominis quoad85
personam suam non est notabiliter dampnosa imperatori vel alii. Et ideo papa,
quantumcumque fuisset servus, eo ipso quod est papa, vel electus in papam, in
libertatem eripitur. Casualiter tamen papa, puta si efficiatur hereticus vel in
quocumque crimine appareat incorrigibilis et de eo scandalizatur ecclesia,
humano iudicio est subiectus et debet per hominem iudicari et penam debitam90
sustinere de iure.

Per hoc autem, quod dicit Christum dedisse regulariter beato Petro quoad
huiusmodi aliqualem “iurisdiccionem eciam coactivam absque detrimento et
dispendio notabili et enormi iurium temporalium imperatorum”, et cetera,
intendit dicere quod papa habet a Christo regulariter potestatem puniendi95
crimina mere ecclesiastica, que scilicet directe committuntur in legem Chris-
tianam quoad illa que sunt propria legi Christiane et ab aliis sectis crimina
minime reputantur, ita tamen quod talis punicio non sit in notabile dampnum et
preiudicium aliorum qui minime peccaverunt. Et si servus alicuius committat
crimen ecclesiasticum, papa potest ipsum punire, ita tamen quod dominus servi100
absque culpa sua notabile dampnum non incurrat.

73 in]  omitted Ed   85 subiectus]  omitted Ed   94 imperatorum]  omitted Ed   97 et]  que non added
Ed   98 minime]  Frm: immediate W   99 alicuius]  alienus Ed   101 incurrat]  currat Mz



160 3.1 Dialogus

Per hoc autem, quod dicit Christum dedisse beato Petro et successoribus eius
libertatem et iurisdiccionem et potestatem huiusmodi “absque detrimento et
dispendio notabili et enormi iurium temporalium imperatorum, regum et alio-
rum que eis iure naturali, gencium et civili, ante vel post institucionem legis 105
evangelice, competebant”, intendit astruere quod, per hoc quod beatus Petrus et
successores eius erant vel erunt ad summum sacerdocium sublimati, imperatores
et reges et alii, sive fideles sive infideles, qui fuerunt ante vel post institucionem
legis evangelice, suis iuribus temporalibus minime privabantur, sed ipsa retine-
bant, nec regulariter pape in temporalibus subiciebantur, sed veri imperatores et 110
reges et domini suarum rerum temporalium ac servorum et subditorum sibi sicut
antea remanebant, nec efficiebantur servi cuiuscumque, nec regulariter preceptis
pape tenebantur quoad temporalia obedire. Nec sentencia pape excommunica-
cionis vel alia, si fuerit lata contra imperatorem vel alium quia preceptis huius-
modi non obedit aut iura sua defendit, regulariter tenet, sed tamquam continens 115
intollerabilem errorem est nulla penitus reputanda et minime formidanda,
quantumcumque non servetur.

Per hoc autem, quod dicit Christum dedisse beato Petro in temporalibus
“solummodo ius petendi temporalia pro sua sustentacione et officii sui execu-
cione”, vult excludere omnem opinionem tenentem quod papa in temporalibus 120

habet regulariter plenitudinem potestatis vel eciam potestatem de temporalibus
disponendi vel quamcumque iurisdiccionem temporalem super imperium vel
quamcumque aliam regionem, et eciam opinionem tenentem quod papa non
habet aliquod ius exigendi quecumque temporalia.

Per hoc autem quod dicit ultimo quod “omnem potestatem quam regulariter 125
ultra istam <quam> habuerunt vel habent summi pontifices ex humana ordina-
cione”, et cetera, intendit quod successores beati Petri, licet non excesserint
beatum Petrum in potestate aliqua quam haberent ex sola ordinacione Christi et
ex iure divino, tamen magnam potestatem tam in temporalibus quam in spiritu-
alibus obtinuerunt ex iure humano quam non habuit beatus Petrus; et quod 130
potestas pape ex iure humano potest augeri; et quod unus summus pontifex
habet, vel habere potest, maiorem potestatem vel meliorem quam alius.

105 gencium]  omitted Ed   108 sive infideles]  omitted Ly   111 rerum]  omitted Ed
116 formidanda]  gap Mz; omitted Fr   122 vel1]  in added MF   125 autem]  enim Ed | ultimo]
capitulo added Ed   126 istam]  Scott: istam quam W   129 magnam]  magna Pz | potestatem]
omitted Ed   130 quam]  Scott: quod MF, que Ed



LIBER 2

Capitulum 1

Discipulus: Quoniam ista quinta assercio, via media inter alias quatuor inceden-
do, cum qualibet illarum in quibusdam concordat et in aliquibus discrepare
dinoscitur, ipsam quoad singulas partes eius exquisite discutere est, eciam alias
quodammodo pertractare. Ideo de ipsa diffuse aliquantulum inquiramus, inci-5
pientes a prima eius particula: an scilicet Christus constituerit beatum Petrum
caput, principem et prelatum aliorum apostolorum et universorum fidelium. Ad
cuius intelligenciam pleniorem ante omnia conferendo scrutemur an expediat
toti communitati fidelium uni capiti, principi et prelato fideli sub Christo subici
et subesse. Primo autem pro parte affirmativa nitere allegare.10

Magister: Quod toti congregacioni fidelium expediat uni capiti fideli sub
Christo subesse videtur multis modis posse probari. Nam uni corpori expedit
unum caput habere. Corpus enim sine capite imperfectum esse dinoscitur, cum
principaliori membro sit orbatum; corpus vero habens capita duo vel plura
monstruosum esse videtur. Omnes autem fideles sunt unum corpus, teste Apo-15
stolo ad Romanos 12o: “Multi inquam unum corpus sumus in Christo”. Ergo
cunctis fidelibus expedit uni capiti subesse. Illud autem caput non debet esse
infidele, quia omnia alia membra, precipue in hiis que spectant ad salutem
anime, conaretur inficere. Ergo debet esse fidele.

Discipulus: Ista allegacio videtur deficere, eo quod non probat quod illud caput20
debeat esse sub Christo. Immo per ipsam ostendi videtur quod universi fideles
non debent uni capiti sub Christo subesse, cum Christus sit caput tocius ecclesie,
ut Apostolus ait ad Ephesios 1o et in pluribus aliis locis asserit manifeste; ex quo
sequitur, cum corpus habens duo vel plura capita monstruosum debeat reputari
(ut innuit allegacio supradicta), quod tota congregacio fidelium non debet uni25
capiti sub Christo subesse, sed oportet ipsam solum Christum pro capite vener-
ari.

Magister: Nonnullis apparet quod ista obieccio faciliter potest excludi. Quia,
quamvis Christus sit caput ecclesie, tamen sub Christo oportet quod sit aliud
caput eiusdem ecclesie quod sub Christo curam eius gerat, eo quod ecclesie esse30

debet vicarius rector qui corporaliter sit presens eidem, qui eam visibiliter regat,

1.4 ipsam]  ipsamque Mz | quoad]  ad MF | singulas]  alias Ed | est]  omitted Ed   5 diffuse]  omitted
Ed   10 nitere]  nitaris Ed   16 inquam] omitted S   17 capiti]  in prelato added MF   25 debet]  debeat
Ed   30 esse debet]  est MF

1.2 quinta assercio] 3.1 Dial., 1.16   16 ad Romanos] 12:5   23 ad Ephesios] 1:22



162 3.1 Dialogus

ad quem fideles, cum necesse fuerit, pro variis necessitatibus corporaliter
possint accedere. Per quem modum Christus ecclesiam minime regit, quia
solummodo invisibiliter regit, nisi aliquando in casu. Licet ergo Christus sit
caput, tamen homo mortalis fidelis debet esse caput, quamvis sub capite. Nec 35
tamen propter hoc monstruosum est putandum corpus. Constat enim quod
episcopus est caput respectu sibi subiectorum et rex est caput sibi subditorum, et
tamen omnes habent unum caput, deum. Quamvis ergo corpus naturale esset
monstruosum si haberet duo capita corporalia vel plura, quia unum non est caput
alterius, tamen unum corpus misticum potest habere plura capita spiritualia 40
quorum unum sit sub alio, nec hoc est monstruosum sed naturale, eciam multis
expediens et decorum.

Discipulus: Alias allegaciones ad eandem conclusionem adducas.

Magister: Idem sic probatur. Expedit uni ovili ut ab uno pastore regatur et
pascatur; quod salvator ipse insinuare videtur cum dicit, ut habetur Iohannis 10o, 45
“Fiet unum ovile et unus pastor”. Tota autem congregacio fidelium est unum
ovile, ipso pastore supremo testante, qui (ubi prius) dicit, “Alias oves habeo que
non sunt ex hoc ovili, et illas oportet me adducere, et vocem meam audient, et
fiet unum ovile”, et cetera. Ergo expedit quod tota congregacio fidelium uni
subsit pastori: non solummodo Christo, qui invisibiliter pascit ecclesiam, sed 50

eciam fideli — et non infideli, quia ille foret lupus et fur in dispergendo, mac-
tando et perdendo oves Christi — qui sensibiliter pascat et gubernet universi-
tatem fidelium.

Amplius, omni populo expedit uni rectori subesse, teste Salomone, qui
Proverbiorum 11o ait, “Ubi non est gubernator populus corruet”. Dicens “ubi 55
non est gubernator”, non “ubi non sunt gubernatores”, videtur eciam innuere
manifeste quod ubi non est unus gubernator populus corruet. Tota autem con-
gregacio fidelium est unus populus, licet plures populos parciales includat, teste
beato Iohanne, qui Apocalypsis 21o c. ait, “Ecce tabernaculum dei cum homini-
bus, et habitabit cum eis, et ipsi populus eius erunt”. Ergo expedit toti universi- 60
tati fidelium uni capiti et gubernatori subesse.

39 corporalia]  naturalia Ed | quia]  quorum Ed   41 nec hoc]  non MF | eciam]  et Ed
43 conclusionem]  Kilcullen: questionem W   48 et2]  ut Fr Pz | audient] Ly S: audiant W   51 eciam]
visibili qui sensibiliter pascat immo eciam added Ly   52 qui…53 fidelium] omitted Ly
53 fidelium]  infidelium Pz

45 Iohannis] 10:16   55 Proverbiorum] 11:14   59 Apocalypsis] 21:3



163Liber 2, Capitulum 1

Rursus, communitati illi que optime regi non potest absque multitudine
iudicum, qui possunt inter se circa causas et negocia variari et eciam in tocius
communitatis periculum discordare, expedit ut uno supremo rectori et capiti
subsit, qui possit omnibus indicare veritatem iudicii. Quod deus ipse in populo65
suo ordinasse videtur, qui precepit, ut legitur Deuteronomii 17o, dicens: “Si
difficile et ambiguum apud te iudicium esse perspexeris inter sanguinem et
sanguinem, causam et causam, lepram et non lepram, et iudicum intra portas
tuas videris verba variari, surge et ascende ad locum quem elegerit Dominus
deus tuus. Veniesque ad sacerdotes Levitici generis et ad iudicem qui fuerit illo70
tempore, queresque ab eis, qui indicabunt tibi iudicii veritatem”. Sed communi-
tas fidelium eciam, ad ea que sunt propria religioni Christiane et que ad infideles
iudices et rectores minime spectant, absque multitudine iudicum, qui possunt
circa causas et negocia huiusmodi in communitatis periculum discrepare, conve-
nienter regi non potest, cum in diversis provinciis, diocesibus et civitatibus75
necesse sit distinctos constituere iudices et doctores. Ergo expedit toti communi-
tati fidelium ut pro huiusmodi casibus subsit uni capiti et rectori fideli — et non
infideli, qui in talibus iudicium omnino subverteret et nequaquam veritatem
iudicii indicaret.

Discipulus: Videtur quod auctoritas in hac allegacione adducta contra opinio-80

nem militet ostendendam, quia ex ipsa colligitur quod in tali casu non est recur-
rendum ad unum caput vel iudicem sed ad plures, cum dicat expresse, “Venies-
que ad sacerdotes levitici generis et ad iudicem”; ergo in veteri lege fuit recur-
rendum ad plures in huiusmodi casu. Quod ex verbis que sequuntur probari
videtur, cum dicitur, “Facies quodcumque dixerint qui presunt loco quem85
elegerit Dominus”, et post, “Qui autem superbierit, nolens obedire sacerdotis
imperio qui eo tempore ministrat Domino tuo et decreto iudicis, morte morietur
homo ille”. Ex quibus verbis, ut videtur, datur intelligi quod in huiusmodi casu
ultima decisio cause pertinebat ad plures.

Magister: Respondetur tibi quod de precepto dei unus debuit esse in populo90
Iudaico iudex supremus, caput omnium atque rector, sive sacerdos sive alius,

62 communitati illi]  Kilcullen: communitas illa W | absque]  omitted Ly   63 variari]  contrariari
Ed | in] omitted MF   66 ordinasse]  ordinare Ed | qui…legitur]  omitted Ed   67 perspexeris]  S:
prospexeris W   68 non] omitted S | iudicum]  S: iudicem MF, iudicium Ed   69 verba] omitted Ed
70 Veniesque] venies Ed   71 qui] quod Mz   72 infideles]  Kilcullen: fideles W   73 absque]
omitted Ly   76 distinctos] districtos M   78 qui]  quoniam infidelis Ly   80 auctoritas]  Ly:
auctoritates W   81 ostendendam] Kilcullen: ostendenda MF, omitted Ed   87 eo] eodem Pz | morte]
omitted S   90 debuit]  Kilcullen: debet W

66 Deuteronomii] 17:8–12



164 3.1 Dialogus

qui tamen de consilio sacerdotum decidere debuit maiores causas; et ita recur-
rendum fuit tunc ad unum tamquam ad caput et iudicem supremum et ad plures
tamquam ad consiliarios capitis et iudicis.

Discipulus: Adhuc alias allegaciones ad idem adducas. 95

Magister: Alia allegacio potest esse talis. Illis qui in una fide et quibusdam
eisdem ritibus et observanciis concordare tenentur expedit unum habere caput
quod, salvo aliorum iure, ad huiusmodi veritatem transgressores cogat, vel
saltem inducat; quia absque tali capite faciliter dividerentur in diversas sectas et
hereses atque in observancias et ritus illicitos. Sed tota communitas Christiano- 100
rum in una fide ac quibusdam eisdem ritibus et observanciis concordare tenetur,
quia, ut testatur Apostolus ad Ephesios 4o, “Una fides, unum baptisma”. Ergo
toti communitati fidelium expedit unum caput habere fidele — non infidele,
quod ad fidem contrariam ac observancias et ritus illicitos fideles induceret
universos. 105

Adhuc, illis qui subsunt diversis iudicibus potentibus errare circa maiora
negocia expedit unum caput habere, ad quod eadem maiora negocia referantur,
per quod iudicentur iuste et rite. Quod Moyses de consilio Ietro cognati sui ex
recta racione moti sapienter fecisse in populo sibi commisso videtur, de quo
Exodi 18o sic legitur: “Quibus auditis, Moyses fecit omnia que ille”, scilicet 110

Ietro, “suggesserat, et electis viris strenuis de cuncto Israelitico, constituit eos
principes populi, tribunos et centuriones et quadragenarios et decanos, qui
iudicabant populum omni tempore; quicquid autem gravius erat referebant ad
eum, faciliora tantummodo iudicantes”. Qui eciam, ut habetur Deuteronomii 1o,
dixit inferioribus iudicibus, “Si difficile vobis visum aliquid fuerit, referte ad me 115
et ego audiam”. Fideles autem per latitudinem orbis dispersi subsunt in hiis que
ad religionem pertinent Christianam diversis iudicibus et prelatis, quorum multi
sepe sufficientem non habent maiorum negociorum periciam. Ergo expedit toti
communitati fidelium unum caput habere ad quod huiusmodi maiora negocia
referantur. 120

Discipulus: Ad istas duas raciones simul potest dupliciter responderi: uno modo
quod, tam pro transgressoribus seu nolentibus compellendis ad unitatem fidei et
observanciarum ac rituum ecclesiasticorum quam pro maioribus negociis,
recurrendum est ad concilium generale, non ad aliquam unam personam; aliter

98 aliorum]  alio Ly   101 tenetur]  videtur Ed   104 quod]  quoniam infideles Ly | induceret]
inducerent Ly   105 universos]  omitted Ed   111 Israelitico]  israel S   112 quadragenarios]
quinquagenarios S   113 populum]  plebem S

102 ad Ephesios] 4:5   110 Exodi] 18:24-6   114 Deuteronomii] 1:17



165Liber 2, Capitulum 1

quod recurrendum est ad iudicem supremum secularem, qui habet tam de125

spiritualibus quam de temporalibus iudicare.

Magister: Primam istarum responsionum quidam impugnant per hoc, quod,
cum fideles per provinciarum quamplurium latitudinem sint divisi, difficiliter et
in longo tempore generale concilium congregatur, et non absque gravissimis
laboribus et expensis; quare, cum tales casus omni anno eciam pluries possunt130
contingere, non expedit communitati fidelium pro omni tali casu generale
concilium congregari. Quare, ad levius in huiusmodi casibus precavendum
periculis, expedit ut communitas fidelium habeat unum caput et prelatum qui in
huiusmodi habeat potestatem, ad quem, pro supremis prelatis (cum excesserint)
puniendis et aliis maioribus negociis ad que sufficit unius hominis pericia et135
potencia terminandis, recurratur.

Secunda responsio per hoc repellitur, quod sicut ante ascensionem Christi, et
eciam aliquo tempore post, nullus erat fidelis, secularis et laicus qui potestatem
vel iurisdiccionem secularem haberet, ita eciam posset adhuc contingere; et
tamen pro huiusmodi casibus expediret communitati fidelium provideri. Ergo140
expedit communitati fidelium ut habeat unum caput, preter potestates et iudices
laicos, quod in huiusmodi habeat potestatem; quia imperator aut rex aut alius
princeps secularis non habet ex officio suo super fideles huiusmodi potestatem,
cum aliquando imperator ac omnes reges et principes seculares fuerint infideles,
et adhuc possent esse. Aliter autem infidelis in talibus posset habere potestatem145
super fideles, qui in omnibus talibus perperam iudicaret.

Discipulus: Adhuc alias allegaciones adducas.

Magister: Alia allegacio potest esse talis. Non expedit communitati fidelium ut
multi inter eos, et precipue super alios potestatem habentes, absque omni timore
correccionis et pene temporalis delinquere valeant insolentes. Quia, ut habetur150
6a, q. 1a, Ex merito, “Capite languescente, cetera membra inficiuntur”. Quare,
cum prelati fidelium, sicut et ceteri, proni sint ad malum, pro eo quod, ut ait
concilium Tolletanum, ut habetur 12a, q. 1a, c. 1o, “Omnis etas ab adolescencia
in malum prona est”, summe expediens est fidelibus ut prelatos “quos divinus
timor a malo non revocat, temporalis saltem pena cohibeat a peccato” (Extra, De155

126 temporalibus]  corporalibus MF   127 responsionum]  omitted Ed   133 in]  omitted Ed
134 quem]  quam Ed   143 huiusmodi]  omitted Ed   144 fuerint] fuerunt MF   145 posset]  debet MF
146 qui]  quia MF | talibus]  omitted Ly   147 alias]  Scott: aliquas W   151 cetera] corporis added S
152 sint]  Mz: sunt W

151 Ex merito] C.6 q.1 c.13, col. 557   153 c. 1] C.12 q.1 c.1, col. 676



166 3.1 Dialogus

vita et honestate clericorum, c. Ut clericorum). Ergo expedit congregacioni
fidelium ut habeat unum caput quod eciam universos prelatos valeat corrigere si
in periculum religionis Christiane deliquerint. Nec valet dicere, ut quibusdam
apparet, quod talis correccio spectat ad iudicem laicum, quia, sicut tactum est
prius, ante ascensionem Domini non fuit laicus fidelis qui aliquam 160
iurisdiccionem haberet super quoscumque, et adhuc esset possibile quod omnes
laici fideles potestati infidelium subderentur. Ergo preter iudicem laicum expe-
dit ut aliquis fidelis prelatus super alios prelatos habeat in huiusmodi potesta-
tem.

Item, idem est expediens toti et parti, parvis et magnis, sicut idem iuris est in 165
toto et in parte, parvis et magnis (Extra, De appellacionibus, c. De appellacioni-
bus; Extra, De prebendis, c. Maioribus; 14a, q. ultima, c. ultimo). Sed cuilibet
populo fideli parciali expedit ut habeat unum episcopum qui sit caput omnium
in spiritualibus et non plures (7a, q. 1a, In apibus, ubi dicit Ieronimus, “Ecclesia-
rum singuli episcopi, singuli archiepiscopi, diaconi, et omnis ordo ecclesiasticus 170
suis rectoribus nititur”). Ergo toti communitati fidelium expedit unum caput
habere.

Preterea, expedit communitati fidelium ut in hiis que ad religionem pertinent
Christianam illo regimine gubernetur quod policie optime seculari maxime
assimilatur. Policia autem optima secularis est regnum, teste Aristotele, qui 8o 175
Ethicorum ait: “Policie autem sunt species tres, equales autem transgressiones,
puta corrupciones harum. Sunt autem policie quidem regnum et aristocracia,
tercia autem que a preciis, quam timocraciam dicere conveniens videtur (poli-
ciam autem consueverunt ipsam plures vocare). Harum autem optima quidem
regnum”. Et post, loquens de tyrannide, ait: “Manifestius in hac quoniam 180

pessima; pessimum autem contrarium optimo”. Ex quibus verbis patenter
habetur quod regnum inter omnes policias est optima. Unius autem regni est
unus rex, qui omnibus preest. Ergo et toti multitudini fidelium expedit ut unus
omnibus presit.

158 valet]  valeat Ed   159 spectat]  spectet Ed   160 ascensionem Domini]  Fr (cf. 1.137): omitted W
166 De2…167 c1]  omitted Ed   168 omnium]  omitted Ed   170 archiepiscopi diaconi]
archipresbyteri, singuli archidiaconi S   175 regnum] regimen MF, regnum Frm   178 videtur] Ly S:
videntur MF Pz   180 Manifestius] manifestum Ed   182 regnum] regimen Mz

156 Ut clericorum] X 3.1.13, col. 452   166 De appellacionibus2] X 2.28.11, col. 413
167 Maioribus] X 3.5.8, col. 466 |  ultimo] C.14 q.6 c.4, col. 744   169 In apibus] C.7 q.1 c.41, col.
582   175 Aristotele] Nicomachean Ethics, VIII.10, 1160a 31-35; trans. Grosseteste, p. 533
180 post] 1160b 9-10, p. 534



167Liber 2, Capitulum 2

Adhuc, non minor unitas capitis requiritur in tota communitate fidelium quam in185

tota universitate mortalium. Sed expedit toti universitati mortalium ut unus
omnibus principetur. Ergo eciam expedit toti communitati fidelium ut habeat
unum caput quod presit fidelibus universis.

Capitulum 2

Discipulus: Ex ista racione coniicio quod ex hiis que potero invenire in secundo
tractatu istius tercie partis dialogi, libro primo, ubi tractatur an expediat toti
mundo uni principi seculari subesse, potest perpendi faciliter qualiter pro
utraque parte hoc valeat allegari; omnia enim illa, vel plura, possunt ad istam5
materiam applicari. Ideo pro assercione prescripta noli amplius allegare, sed
levius ad assercionem contrariam studeas pertransire, pro ipsa paucas allegacio-
nes, et breves, inducendo.

Magister: Quod communitati fidelium non expediat uni capiti sub Christo
subesse videtur sic posse probari. Nullum iniustum est expediens communitati10
fidelium. Sed unum esse caput et principari universis fidelibus est iniustum.
Multi enim inter fideles sunt equales (vel nesciuntur esse inequales) in
prudencia et virtute et in omnibus condicionibus que ad bonum caput et
principem requiruntur. Sed iniustum est ut aliquis sibi similibus et equalibus
principetur, quod Aristoteles, 3o Politicorum, c. 15o, testari videtur cum dicit:15

“Similibus secundum naturam idem iustum necessarium et eandem dignitatem
secundum naturam esse, quare siquidem inequales equale alimentum habere vel
vestimentum nocivum corporibus, sic habent et que circa honores, similiter
autem et inequale equales: propter quod quidem nichil magis principari quam
subici iustum”. Ex quibus verbis colligitur quod iniustum est ut aliquis sibi20
similibus et equalibus principetur. Quorum enim est eadem virtus et sufficiencia
eorum debet esse equalis honor et dignitas, quemadmodum in naturalibus que
non habent virtutem digestivam equalem non debent recipere alimentum equale.
Ergo non expedit ut unus sit caput tocius communitatis fidelium.

Amplius, id quod est inutile non expedit congregacioni fidelium; sed unum25
caput preesse congregacioni fidelium est inutile. Quia caput quod non potest in
operacionem debitam est inutile reputandum; operacio autem debita capitis quod
membris ceteris principatur est in iniquitates irrumpere, delinquentes penis

2.3 libro primo] Kilcullen: libri primi W   6 pro]  ista added Ed   7 ad]  contra MF   12 in]  et Ed
14 aliquis]  aliquibus MF   16 secundum naturam] enim natura S   18 honores] sunt added Ed
19 autem] omitted S | inequale]  S: inequalem W | nichil]  S: vel W   22 eorum]  non added MF
que]  qui MF   28 delinquentes]  Scott: delinquentis MF, delinquentem Ed

2.15 dicit] Politics III.16, 1287a 12-17; ed. Susemihl, p. 227-8



168 3.1 Dialogus

congruis coercendo; igitur qui non potest impios coercere inutiliter principatur.
Quod sapiens Ecclesiastici 7o videtur innuere dicens: “Noli querere fieri iudex, 30
nisi virtute valeas irrumpere iniquitates, ne forte extimescas faciem potentis et
ponas scandalum in equitate tua”. Qui autem preesset congregacioni fidelium
non posset delinquentes debite castigare, cum talis castigacio seu punicio,
precipue multitudinis et potentum, absque potencia temporali, que communiter
sine diviciis copiosis non habetur, exerceri non possit. Hinc rex, ad quem spectat 35

cohibere crimina (secundum quod testatur beatus Cyprianus, ut habetur 23a, q.
5a, c. Rex debet), potencia debet et diviciis abundare, teste Aristotele, qui 8o

Ethicorum ait: “Non enim est rex qui non per se sufficiens et omnibus bonis
superexcellens est; talis autem nullo indiget”. Qui autem preesset congregacioni
fidelium non propter hoc diviciis abundaret. Tum quia tempore apostolorum, 40
quando fuit congregacio fidelium optime gubernata, nullus fidelis prepositus
aliis diviciis abundabat. Tum quia Christus nullas divicias pro quocumque
prelato fidelium ordinavit, sed magis consuluisse videtur ut inter fideles precipui
victu et vestitu essent contenti; hinc Apostolus, 1a ad Timotheum 6o, pro se et
aliis qui fidelibus preerant, ait, “Habentes alimenta et quibus tegamur, hiis 45
contenti simus”. Tum quia si caput fidelium diviciis abundaret, cum imperatores
et reges ac principes seculares diviciis affluant, inter ipsos et caput fidelium,
cum invicem in multis communicent et insimul habitent, dissensiones et guerre
periculosissime faciliter orirentur, quia inter divites qui insimul commorantur
leviter nascuntur lites et iurgia, ex quibus ad pugnas et guerras proceditur. Cuius 50
exemplum habemus Genesis 13o, ubi propter divicias facta est rixa inter pastores
Abraham et Loth, et Abraham timuit ne inter se et Loth, quamvis essent sancti et
propinqui, propter copiam facultatum, si manerent simul, periculosa dissensio
oriretur. Ibidem enim sic legitur: “Erat quippe substancia eorum multa, et
nequibant habitare communiter; unde et facta est rixa inter pastores gregum 55
Abraham et Loth”; et post: “Dixit ergo Abraham ad Loth, ‘Ne, queso, sit iur-
gium inter me et te et inter pastores meos et pastores tuos; fratres enim sumus.
Ecce, universa terra coram te est; recede a me, obsecro’”. Inter divites igitur de
facili discordie suscitantur. Unde et nonnulli existimant omnes dissensiones et

31 irrumpere] disrumpere Pz   32 equitate]  S: agilitate W   33 cum] est MF   34 que]  Fr: quis Mz;
omitted Ed   35 non habetur] omitted Ed | possit]  potest MF   39 nullo] modo added Ly | preesset]
preest Ed   43 inter]  nunc Ed   45 alimenta] vestimenta Pz   46 simus] sumus Fr Ed   48 invicem]
illegible Mz, gap Fr   59 omnes]  omitted Ed

30 Ecclesiastici] 7:6   37 Rex debet] C.23 q.5 c.40, col. 941   38 ait] Nicomachean Ethics, VIII.10,
1160b 3-4; trans. Grosseteste, p. 533   44 1 ad Timotheum] 6:8   54 Ibidem] Gen. 13:6-9
59 nonnulli existimant] Cf. Brev. 2.19.80-4, p. 153; OQ 2.9.49-52, p. 85-6; IPP 7.1-23, pp. 292-3;
Marsilius I.i.2, II.xxvi.19.



169Liber 2, Capitulum 2

guerras et pugnas et prelia, ac civitatum et regionum destrucciones et vastacio-60

nes, innumeraque alia mala, que in Italia multis retroactis temporibus (et adhuc
non desinunt) acciderunt, ex diviciis Romane ecclesie processisse; fuissetque
expediens toti ecclesie dei ut eadem Romana ecclesia paupertatem apostolorum
et modum eorum vivendi (omnibus pompis quoad vasa, vestes et supellectilem
universam, ac scutiferos et alios quomodolibet servientes, atque quecumque alia65
procul motis) facto et opere imitata fuisset. Nullatenus igitur, ut nonnullis
apparet, expedit communitati fidelium unum caput habere.

Rursus, expedit communitati fidelium ut regatur a pluribus; ergo non expedit
sibi ut subsit uni capiti et prelato. Antecedens videtur posse probari per raciones
consimiles illis quas Aristoteles, 3o Politicorum, allegat ad ostendendum quod70
melius est civitatem regi optimis legibus quam optimis hominibus et pluribus
optimis quam uno optimo viro, quarum alique ad propositum possunt taliter
applicari. Per illum (vel illos) expedit regi totam congregacionem fidelium cuius
(vel quorum) iudicium est cercius et melius in iudicando et discernendo que sunt
procuranda tamquam utilia toti communitati fidelium et que tamquam inutilia et75
nociva sunt penitus repellenda, et cuius (vel quorum) est plura talia perpendere
et videre. Absque enim plenorum talium certa pericia nulla communitas potest
commode gubernari, quia, ut ipse salvator testatur, Matthei 15o, si cecus cecum
ducat, ambo in foveam cadunt. Sed plures melius et cercius in talibus iudicant et
discernunt ac plura talia perpendunt et vident quam unus solus. Unde et Aristo-80
teles, 3o Politicorum, c. 13o, ait: “Convenientes disceptant et consiliantur et
iudicant; hec autem sunt iudicia omnia de singularibus. Secundum unum quidem
igitur comparatus quicumque forte deterior: sed est civitas ex multis, sicut
concenacio comportata pulchrior una et simplici; propter hoc et iudicat melius
turba multa quam unus quicumque”. Et c. 14o ait: “Inconveniensque forte utique85
esse videbitur si melius percipiat quis duobus oculis et duabus auribus iudicans
et agens duobus pedibus et manibus, quam multi multis”. Hoc enim inconve-
niens est dicere quod unus duobus oculis et duabus auribus melius aut plura
percipiat quam multi multis oculis et multis auribus; similiter inconveniens est
quod unus melius aut plura operetur duobus pedibus et duabus manibus quam90

74 sunt] sint Ed   75 utilia]  communia Ed   77 plenorum]  plena Ed | certa]  certaque Ed   78 ut]
omitted Ed | testatur]  omitted Ed | 15] ait added Ed   82 unum quidem] unumquodque Ed
83 comparatus]  S: oportet W | quicumque]  S: quecumque W | forte deterior]  fore deteriora Ly
84 comportata]  S: comparata W   85 multa] una Ed   86 percipiat]  S: participat MF, perciperet Ed
iudicans]  S: omitted W   87 agens]  S: ageret Ly, agere W    88 auribus] Kilcullen: naribus W
89 percipiat] participat MF | quam…est] et Ed | auribus] Kilcullen: naribus MF

78 Matthei] 15:14   81 ait] Politics III.15, 1286a 26-31; Susemihl, p. 222   85 ait] Politics III.16,
1287b 26-29; ed. Susemihl, p. 232



170 3.1 Dialogus

multi multis pedibus et multis manibus. Multi ergo cercius et plura vident quam
unus. Unde et Actuum 15o legitur quod “convenerunt apostoli et seniores videre
de verbo hoc”, scilicet de questione que super circumcisione servanda inter
beatos Paulum et Barnabam ac quosdam Christianos alios vertebatur. Apostolus
eciam Paulus, ut ipse testatur ad Galatas, contulit cum aliis apostolis evangel- 95
ium, ne forte in vacuum curreret ac cucurrisset. Ex quibus colligitur quod plura
et cercius vident plures quam unus eciam optimus, teste Innocencio papa, qui, ut
habetur dist. 20a, c. De quibus, ait: “Facilius”, et eadem racione cercius, “inveni-
tur quod a pluribus senioribus queritur”. Hinc est quod pro difficilioribus et
maioribus negociis ecclesiasticis, quando imminent, generale concilium congre- 100
gatur. Ergo expedit toti congregacioni fidelium ut a pluribus quam ab uno
regatur.

Amplius, ab illo (vel illis) expedit regi communitatem fidelium cuius (vel
quorum) appetitus sive voluntas est minus pervertibilis et corruptibilis a malicia,
concupiscenciis, affeccionibus et passionibus pravis; oportet enim principem 105
esse virtuosum et bonum, ac passionum minime sectatorem. Impii enim et qui
sequuntur passiones et affecciones pravas non sunt digni aliqualiter principari,
teste Salomone, qui Proverbiorum 28o ait, “Regnantibus impiis, ruine homi-
num”, et 29o ait, “Cum impii sumpserint principatum, gemet populus”. Hinc
sapiens ille Ietro, racioni recte assenciens, dedit consilium Moysi ut solummodo 110
bonos viros preficeret populo, dicens, “Provide autem de omni plebe viros
potentes et timentes deum, in quibus sit veritas et qui oderunt avariciam; et
constitue ex eis tribunos”, et cetera. Et Aristoteles, 3o Politicorum, c. 2o, ait:
“Epiices”, id est virtuosos, “principari oportet”. Plures autem sunt minus perver-
tibiles et corruptibles a malicia, concupiscenciis, affeccionibus et passionibus 115

pravis quam unus. Igitur magis expedit communitatem fidelium regi a pluribus
quam ab uno.

Maior istius racionis eciam innumeris auctoritatibus tam philosophorum
quam fidelium posset ostendi, sed videtur tam nota quod non oportet eam plus
probare. Minor videtur posse probari multis modis. Ait enim Aristoteles, 3o 120
Politicorum, c. 8o, “Multos enim, quorum unusquisque est non studiosus vir,

91 quam unus]  omitted Ed   96 quibus]  verbis added Ed   97 eciam]  et Ed   101 a]  omitted Ed
102 regatur]  regantur Ed   109 ait]  omitted Ed   111 autem] tamen Ed   112 oderunt]  oderint S
114 virtuosos]  et added Pz   115 malicia]  Kilcullen (cf. 2.104): maliciis W   116 communitatem]
communitati Ly   121 vir] virtute Ly

92 Actuum] 15:6   95 ad Galatas] 2:2   98 De quibus] D.20 c.3, col. 66   108 Proverbiorum] 28:12
109 ait] Prov. 29:2   111 dicens] Exod. 18:21   113 ait] Politics, III.10, 1281a 28-9; ed. Susemihl, p.
190   120 Aristoteles] Politics III.11, 1281a 43-b 7; ed. Susemihl, pp. 191-2



171Liber 2, Capitulum 3

tamen contingit, cum convenerint, esse meliores illis”, scilicet paucis, et per
consequens multo magis uno, “non ut singulum sed ut simul omnes, veluti
comportate cene hiis que ex una expensa elargite sunt: multis enim existentibus
unumquemque partem habere virtutis et prudencie, et fieri congregatorum quasi125
unum hominem multitudinem multorum pedum et multarum manuum et multos
sensus habentem, sic et que circa mores et circa intellectum”. Ex quibus verbis
colligitur quod melius est totam multitudinem principari quam paucos eciam
virtuosos. Ex quo infertur quod melius est plures regere quam unum solum.
Item, c. 14o, querit utrum unus princeps difficilius poterit perverti et corrumpi130
quam plures eciam boni viri, dicens, “Si plures sint boni viri et cives, utrum
unus magis incorruptibilis princeps?”, et respondet dicens, “Sed magis plures
quidem numero, boni autem viri”. Ex quibus verbis datur intelligi quod plures
sunt magis incorruptibiles et impervertibiles a passionibus pravis quam unus.
Unde et videtur concludere quod melius est civitatem regi a pluribus quam ab135
uno, dicens, “Aut palam quod plures?”, scilicet melius regent quam unus. Unde
et ibidem videtur concludere Aristoteles quod aristocracia, que est principatus
plurium bonorum, est eligibilior et melior quam regnum, quod est unius, dicens:
“Si itaque plurium principatum, bonorum autem virorum omnium aristocraciam
ponendum, eum autem qui unius regnum, eligibilior utique erit civitatibus140

aristocracia quam regnum et cum potencia et sine potencia existente principatu,
si sit accipere plures”. Ex predictis omnibus concluditur quod melius est com-
munitatem fidelium regi a pluribus quam ab uno qui sit omnium aliorum caput
et princeps et prelatus.

Capitulum 3

Discipulus: Quia superius Aristotelem in politicis et ethicis allegasti, et es
inferius forsitan allegaturus quampluries, qui pluribus vocabulis utitur Grecis
quorum significaciones puris iuristis et aliis qui in philosophia morali minime
studuerunt sunt ignote, ideo, ut tractanda melius intelligantur ab illis, significa-5
ciones aliquorum huiusmodi vocabulorum studeas explicare, una cum hoc sub
brevi compendio quis et qualiter secundum intencionem Aristotelis in politicis

123 singulum]  S: gap Mz Pz; omitted Fr | ut2]  S: omitted W | singulum…ut2]  S: magis studiosus
sed Ly   124 comportate]  S: comportare W | cene]  S: censum W | que ex]  S: qui W | elargite]
elargiti Ly   125 unumquemque]  S: unamquamque W | fieri]  S: fini W   126 multitudinem]  et
added Ed | et2…127 sensus]  S: prorsus W   127 et1] sic added Ed   132 unus]  S: omitted W
incorruptibilis] sit added Ed | Sed] vel S   139 omnium]  S: omniumque W   140 erit]  est MF
eligibilior…141 regnum] omitted Ed   141 et2] eciam Mz   3.2 et1]  eciam added Ed   3 quampluries]
compluries Ly | Grecis]  omitted Ed

131 dicens] Politics III.15, 1286a 38-b 8; ed. Susemihl, p. 223



172 3.1 Dialogus

et ethicis debeat aliis principari, prout aliqui ipsum intelligunt, exponendo. Cum
enim ipse de hac materia diffuse tractaverit et in multis racionabiliter processis-
se putetur, non modica occasio tribuetur studiosis intelligendi quis et qualiter 10
inter catholicos debeat alios tam in spiritualibus quam in temporalibus gu-
bernare.

Magister: Quamvis quod petis non reputem facile, tamen satisfacere voluntati
tue conabor, et tibi intencionem Aristotelis in hoc secundum opinionem quo-
rumdam, cum quibus tamen non omnes concordant in omnibus, recitabo. Dicitur 15
igitur quod Aristoteles, 1o Politicorum, ponit tres communitates in quibus ali-
quis (vel aliqui) debet (vel debent) aliis principari. Quarum prima secundum
eum est domus, que tres combinaciones, communitates seu coniugaciones
complectitur: scilicet eam que est viri ad uxorem, et illam que est patris ad
filium, et illam que est domini ad servos. Prima autem combinacio vocatur ab 20

Aristotele “nupcialis”. Secunda potest vocari “paterna”, et eam Aristoteles vocat
“celmostinam”, id est factivam filiorum. Terciam vero Aristoteles vocat “despo-
ticam”, id est dominativam; despotes enim est idem quod dominus, et principa-
tus despoticus est principatus dominativus.

Ut tamen hec melius intelligantur, dicitur esse sciendum quod huiusmodi 25
vocabula “dominus”, “dominans”, “dominari” et consimilia in significacione in
diversis scripturis et scienciis accipiuntur equivoce; propter cuius equivocacio-
nis ignoranciam sepe ignoratur intellectus auctorum utencium huiusmodi voca-
bulis secundum sensus contrarios. Omissis autem variis significacionibus
huiusmodi vocabulorum “dominus”, “dominans”, “predominans”, “dominium”, 30
“dominancium” et consimilium, quibus diversimode utuntur interdum philoso-
phia naturalis et moralis et legales sciencie ac vulgaris locucio, qua sepe utuntur
scripture divine, due sunt tantummodo que videntur ad propositum exponende.
Est ergo sciendum, secundum istos, quod “dominus” uno modo dicitur respectu
subiectorum liberorum quidem, quibus scilicet dominatur quis non principaliter 35
propter utilitatem propriam sed principaliter propter utilitatem subditorum; et
talis dominus non vocatur ab Aristotele despotes, nec principatus quo talis
principatur vocatur ab eo despoticus. Aliter dicitur dominus respectu subiecto-

8 aliqui] alii qui Ed | exponendo]  exponunt Ly   22 factivam] facturam Mz, futuram Fr   25 hec] hoc
MF | intelligantur]  intelligatur MF   26 dominari]  dominator Ed | in1]  non eadem Ed
27 accipiuntur]  sed added Ed   28 huiusmodi]  talibus Ed   29 secundum]  omitted MF | contrarios]
oriuntur added MF   32 legales]  legalis Ly | qua] Kilcullen: que MF, quibus  Pz, ille quibus Ly

3.8 aliqui]  Thomas Aquinas and Peter of Auvergne. See Lambertini, Povertà, p. 269ff.    17 prima]
Politics I.12, 1259a 37-39   22 celmostinam] Rather, teknofactiva, Moerbeke 1253b 10; Lambertini,
Povertà, p 276.



173Liber 2, Capitulum 3

rum non liberorum sed servorum, qui sunt possessio domini quemadmodum alie
res temporales dicuntur possessio alicuius; et talis dominus vocatur ab Aristotele40
despotes, et principatus eius vocatur despoticus. Qui despotes, sicut possidet res
alias temporales propter utilitatem propriam et non propter utilitatem earum, sic
principatur servis principaliter propter utilitatem propriam et non principaliter
propter utilitatem servorum (licet sepe, secundum Aristotelem, idem sit expe-
diens servis et domino). Quare, licet inveniatur ab Aristotele in politicis quod45

rex sit dominus sibi subiectorum, tamen nusquam invenitur quod debet dici
despotes, vel quod principatus regalis debeat despoticus appellari, licet quando-
que principatus tyrannicus despoticus nominetur propter similitudinem magnam
inter despoticum et tyrannicum principatum (quia proprie loquendo principatus
despoticus non est tyrannicus). Sicut enim aliqui iuste sunt servi secundum50
Aristotelem — tam illi scilicet qui a racione deficiunt ut nesciant regere seipsos,
licet corpore sint robusti ut aliis valeant deservire (qui secundum Aristototelem
dicuntur naturaliter servi), quam illi qui sunt servi secundum legem iustam, quia
in bello iusto capiuntur vel aliter fiunt servi aliorum — sic principatus despoti-
cus, qui est solummodo respectu talium servorum, est iustus et licitus atque55
bonus; principatus autem tyrannicus est iniustus, illicitus atque malus; unde et
secundum Aristototelem tyrannis est pessima policia.

Preter principatum despoticum, quo paterfamilias principatur servis in domo,
est principatus paternus, quo filiis tamquam liberis principatur, quibus secun-
dum Aristotelem regaliter et non despotice principatur: non quod principatus60
paternus sit principatus regalis, quia principatus regalis non est nisi respectu
civitatis vel regni (quod maius est civitate et ut plurimum plures civitates com-
plectitur); sed pater dicitur filiis regaliter principari, non quidem quando domus
in qua principatur est pars vici vel civitatis aut regni, sed quando principatur in
domo que non est pars communitatis perfeccioris, qualiter Adam principabatur65
filiis suis et Noe filiis suis antequam filii illi diversas domos haberent. Talis
autem principatus paternus, licet non dicatur regalis stricte loquendo, potest
tamen dici regalis propter magnam similitudinem ad principatum regalem stricte
sumptum. Sicut enim in regno habente regem qui propriissime et autentice
dicitur rex, unus existens principatur omnibus liberis principaliter propter utilita-70
tem subiectorum secundum voluntatem suam, non secundum legem, secundum
Aristotelem, 3o Politicorum, c. 15o (quod qualiter debeat intelligi postea exponi-

43 principaliter2]  omitted Ly   51 nesciant]  nesciunt Mz   53 iustam]  omitted Ed   60 regaliter]
regulariter MF (elsewhere also) | non1]  omitted MF   61 regalis1…principatus2] omitted Fr, added
Frm | regalis1…regalis2]  regat Mz   63 quando]  quoniam Pz   64 quando principatur]  omitted Ed

72 Aristotelem] Cf. Politics III.14ff, esp. 1285b 29-30, 1287a 1-3, 1288a 15ff. |  postea] 6.18



174 3.1 Dialogus

tur), sic in domo que non est pars communitatis perfeccioris, quandocumque est
talis pater, principatur filiis principaliter propter utilitatem ipsorum secundum
voluntatem suam, non secundum legem, ita ut filios delinquentes omni pena qua 75
expedit valeat castigare, possitque de ipsis et ipsis facere quecumque redundant
in utilitatem ipsorum, quibus, quia non principatur principaliter propter utilita-
tem propriam, non despotice sed quodammodo potest dici regaliter principari. In
domo autem que est pars vici vel civitatis pater non principatur filiis regaliter,
quia non habet tantam potestatem super filios ut principetur eis secundum 80
voluntatem suam, non secundum legem, eciam in multis que essent ad utilitatem
ipsorum, nec pro multis delictis potest eos pena qua expedit coercere, sed talis
vindicta est illi qui principatur in vico vel in civitate aut in regno servanda.

Paterfamilias autem in domo principatur uxori neque despotice neque regali-
ter: non despotice, quia non est serva; nec regaliter, quia non debet principari ei 85

secundum voluntatem suam sed secundum legem matrimonii. Neque enim
tantam potestatem habet vir super uxorem quantam habet pater super filios.
Quando domus eius non est pars perfeccioris communitatis, principatur ergo vir
uxori principatu politico. Hic enim principatus viri super uxorem assimilatur
principatui politico, in hoc scilicet quod sicut in principatu politico principantes 90
secundum virtutem et sapienciam antecellunt sibi subiectos, sic naturaliter vir
excedit uxorem secundum sapienciam et virtutem — nisi aliquid accidat preter
naturam, secundum Aristotelem, 1o Politicorum, c. 10o, sicut contingit in mascu-
lis effeminatis. (Per quem modum intelligenda sunt que dicta sunt superius de
principatu despotico et paterno: quando scilicet natura non deficit in despote vel 95
patre. Si enim natura ex aliqua causa deficeret in patre vel despote, non esset
iustum naturale despotem aut patrem servis vel filiis principari, quorum tamen
principatus sunt naturales, id est ex racione naturali, non ex institucione huma-
na, provenientes, quando natura non deficit in patre vel despote.)

Tres autem predicti principatus ad “economiam”, id est ad gubernacionem 100
domus, spectant; et sic accipitur economia ab Aristotele in philosophia morali,
licet “economus” in iure vocetur ille cui res ecclesiastica gubernanda mandatur,
ut qui administrat res canonicorum, qui in quibusdam ecclesiis appellatur prepo-
situs.

81 essent]  pertinent Ed   82 sed]  secundum quam Ly   85 serva]  Ly: sua W   88 domus eius]
omitted Ed   90 sicut]  omitted Ly   98 principatus]  Ly: principales W   102 res]  racio Pz

93 Aristotelem] Politics, I.12, 1259b 1-3   94 superius] 3.49    102 economus] Cf. C.9 q.3 c.3, col.
607 (Miethke, Texte, p. 363, n.31)



175Liber 2, Capitulum 4

Capitulum 4

Secunda communitas, que est perfeccior domo, vocatur vicus, quia ex multis
domibus constat tamquam ex partibus, nec tamen ad tantam perfeccionem
attingit ut civitas sit et debeat appellari. Ista autem communitas, si non sit pars
perfeccioris communitatis (scilicet civitatis aut alterius comprehendentis multos5
vicos seu vicinias aut civitates) et in ipsa multitudo domorum processit ex uno
parente superstite, racionabile est ut ab illo regatur secundum voluntatem, non
secundum legem, quantum ad illos qui processerunt ab ipso, si in eo natura non
deficit, quemadmodum filii reguntur a patre. Quantum ad uxores autem quarum
non est parens, racionabile est ut politice principetur, quia racio exigit ut legem10
matrimonii conservet, secundum quam vir et uxor in multis ad paria iudicantur.
Si autem multitudo domorum vici non processit ab uno parente superstite,
racionabile est ut aliquo regimine simili regimini quo regitur civitas gubernetur.

Capitulum 5

Tercia communitas, que ex pluribus vicis componitur, vocatur civitas, quam
dicit Aristoteles, 1o Politicorum, esse principalissimam omnium communitatum.
(Quod dicitur veritatem habere de communitatibus simul habitancium, non de
communitate habitancium in distantibus locis et in pluribus civitatibus; qualis5
communitas est regnum vel ducatus, quod et qui potest communitas appellari,
quia est illorum qui simul in multis communicant et ab uno principante regun-
tur; et multa que dicuntur de civitate proporcionaliter intelligenda sunt de regno
et quacumque communitate que plures complectitur civitates.) Civitas autem est
multitudo civium habitancium civitatem, quorum ordo vocatur policia. Sine10
ordine enim nulla est civitas; nisi enim habeat principantem vel principantes et
subiectos, non est civitas appellanda, in qua diversi et diversimode sunt subiecti,
saltem sepe et in perfectissima civitate. Quidam enim reperiuntur subiecti
tamquam servi vel mercenarii aut bannausi. (Dicuntur autem “bannausi” qui,
manualiter seu corporaliter operantes, opere suo maculant corpus, et isti in15
civitate que temperata et racionabili utitur policia non sunt proprie cives.) Alii
autem in civitate sic sunt subiecti quod aliquo modo participant principatu, quia,
quamvis non principentur, tamen aliquo modo ad principatum attingunt, quia ad
iudicium vocantur et consilium vel eligunt principantem aut electores principan-

4.10 legem]  Kilcullen (cf. 3.86): leges W   13 est]  omitted Pz | aliquo…simili] aliquod regimen
simile MF   5.2 communitas]  est added Ed   4 veritatem]  virtutem MF   6 et qui]  eciam Ed
15 manualiter]  naturaliter Ly   17 principatu]  principatum Ly

4.2 quia] Applies presumably to “perfeccior”, rather than to “vicus”.   5.3 dicit] Politics I.1, 1252a 5
14 bannausi2] Politics I.11, 1258b 37 (Miethke, Texte, p. 363, n. 32).



176 3.1 Dialogus

tis. Principans autem in civitate aliquando vocatur ab Aristotele “policernia”. 20

Policernia autem secundum quosdam tres habet significaciones: primo enim
significat imposicionem ordinis policie; secundo impositorem ipsius; tercio
significat ipsum ordinem impositum, qui est policia. Et ita policernia in una
significacione idem est quod dominus et principans in civitate.

Capitulum 6

Policiarium autem due sunt species prime, sicut et due sunt species prime princi-
patuum sive prelacionum et principancium sive prelatorum seu rectorum. Omnis
enim principatus aut ordinatur principaliter ad bonum seu conferens commune,
bonum scilicet principantis vel principancium et eciam subiectorum, aut non 5
ordinatur ad bonum commune. Si ordinetur ad bonum commune, sic est princi-
patus temperatus et rectus. Si non ordinetur ad bonum commune est principatus
viciatus et transgressus, quia est corrupcio et transgressio principatus temperati
et recti atque iusti. Policia ergo omnis aut est temperata et recta, vel est viciata et
transgressa. 10

Policie autem temperate et recte tres sunt species principales et impermixte.
Prima est quando principans est unus, et vocatur regalis monarchia, in qua
dominatur unus solus propter commune bonum et non principaliter propter
propriam voluntatem et conferens. Et huiusmodi policia, secundum Aristotelem,
8o Ethicorum, est optima, secundum optimum modum ipsius. Sunt enim ipsius 15
plures modi secundum ipsum, 3o Politicorum, c. 16o, sed potissimus modus
ipsius videtur quando aliquis regnat et principatur in regno non secundum legem
sed secundum voluntatem suam. Quod quidam sic intelligunt. Ille dicitur princi-
pari et regnare secundum voluntatem suam et non secundum legem qui regnat
propter commune bonum omnium et nullis legibus humanis pure positivis vel 20

consuetudinibus alligatur sed est supra omnes huiusmodi leges, licet legibus
naturalibus astringatur. Et ideo talis rex non habet iurare, nec eciam promittere,
se servaturum quascumque leges vel consuetudines humanas introductas, licet
expediens sit ipsum iurare quod leges naturales pro utilitate communi servabit et
quod in omnibus que spectant ad principatum assumptum commune bonum 25
intendet, non privatum. Talis rex potest dici habere plenitudinem potestatis,
respectu scilicet eorum que bonum commune respiciunt non privatum. Talis
20 civitate]  et dominans added MF | vocatur]  vocantur MF   21 enim]  Kilcullen: autem W
6.5 vel]  Kilcullen: et W   7 ordinetur]  ordinatur Ed   8 transgressus]  transgressio Ed   22 eciam]
omitted Ed

20 vocatur] Cf. Politics III.6, 1278b 10-11 |  policernia] Rather, politeuma. Cf. Politics III.6, 1278b
10-11, ed. Susemihl, p. 173.   21 quosdam] Peter of Auvergne. See Lambertini, Povertà, p. 274.
6.14 Aristotelem] Nicomachean Ethics, VIII.10, 1160a 35-6   16 c. 16] Politics, III.14, 1285 a1-2



177Liber 2, Capitulum 6

autem principatus differt a principatu tyrannico, quia ille est propter bonum
commune; principatus autem tyrannicus non est propter bonum commune.
Differt eciam a principatu despotico, quia principatus despoticus est principali-30
ter propter bonum proprium principantis, quemadmodum dominium bestiarum
et aliarum rerum temporalium est propter bonum possidentis; principatus autem
regalis est propter bonum commune, et ideo non nominatur proprie principatus
despoticus. Et tamen rex talis est quodammodo dominus omnium, sed aliter
quam in principatu despotico, quia in principatu despotico principans habet35
tantum dominium quod potest uti servis suis et bonis aliis quibuscumque que ad
suum pertinent principatum talem, non solum propter bonum commune sed
eciam propter bonum proprium, dummodo contra legem divinam vel naturalem
nichil attemptet; sed principans in principatu regali predicto potest uti subiectis
et bonis eorum qualitercumque sibi placet propter bonum commune, sed non40

potest uti eis ut sibi placet propter bonum proprium, et ideo sibi non sunt servi
sed naturali libertate gaudent. Quia ad naturalem libertatem spectat ut nullus
possit uti liberis propter voluntatem utentis, sed non est contra naturalem liberta-
tem ut quis racionabiliter utatur liberis ad bonum commune, cum quilibet tenea-
tur bonum commune preferre privato.45

Discipulus: Secundum ista, principatus despoticus esset maior et perfeccior tali
principatu regali, quia maiorem potestatem includeret. Principans enim despoti-
ce potest uti servis et bonis eorum propter utilitatem tam communem quam
privatam, rex autem [non]nisi propter utilitatem communem; ergo est maior et
perfeccior.50

Magister: Respondetur quod principatus despoticus est quodammodo maior,
quia ad plura quodammodo se extendit; sed ex hoc ipso est imperfeccior, seu
quia bonum multorum est melius quam bonum unius, seu quia detrimentum
boni multorum nullam perfeccionem sed imperfeccionem importat. In principatu
autem despotico est detrimentum multorum ex hoc ipso, quod despotes potest55
uti sibi subiectis et bonis eorum ad propriam utilitatem, et ideo talis potestas
maior imperfeccionem boni melioris, scilicet boni multorum, includit. Propter
quod principatus despoticus, non solum qui est unius patrisfamilias in una domo
sed qui est unius regis in uno regno, et per consequens qui est unius imperatoris
in toto orbe, esset simpliciter imperfeccior principatu tali regali.60

29 principatus…commune2] omitted Ed   33 nominatur]  dicitur Ed | principatus]  principaliter MF
39 predicto] non added Ed   40 commune…41 bonum]  omitted Ed   43 voluntatem] utilitatem Ed
46 ista]  istam MF   49 nonnisi]  Kilcullen: nisi W   53 quia1]  omitted MF | seu quia]  omitted MF
59 est1] Scott: esset W



178 3.1 Dialogus

Preter istum principatum regalem sunt alii principatus regales diversimode
deficientes ab isto, convenientes tamen in hoc quod sunt monarchie quedam.
Quidam enim principatus unius monarche deficit ab isto quantum ad intencio-
nem boni communis, quia scilicet non est institutus totaliter propter bonum
commune sed eciam propter bonum proprium. Et talis principatus regalis aliquid 65
habet de principatu tyrannico vel despotico, et est quodammodo mixtus ex
principatu despotico, tyrannico et regali. In quantum enim quoad aliqua intendit
bonum proprium et non commune, habet aliquid de tyrannide vel despotico
principatu; in quantum autem in multis intendit bonum commune, habet aliquid
de principatu temperato et recto, et ideo, cum unus solus principetur, habet 70
aliquid de principatu regali. Et ideo est quodammodo mixtus ex principatibus
illis. Unde et aliquis principatus regalis “tyrannicus” vocatur ab Aristotele.
Principatus autem unius interdum deficit a sepedicto principatu regali quantum
ad potestatem, quia scilicet non habet illam plenitudinem potestatis quam habet
principatus regalis prefatus. Et talis principatus regalis dicitur “secundum 75
legem”, quia, licet unus principetur, non tamen principatur secundum volunta-
tem suam, sed quibusdam legibus et consuetudinibus humanitus introductis
astringitur, quas tenetur servare et ipsas se servaturum iurare vel promittere
obligatur; et quanto plures tales leges et consuetudines servare tenetur tanto
magis recedit a memorato principatu regali — et ideo forte hiis diebus non est in 80
universo orbe talis principatus regalis.

Secundum Aristotelem nullus est dignus tali regno nisi sapiencia et virtute et
bonis omnibus, tam corporis quam anime quam eciam exterioribus bonis,
scilicet amicis et diviciis, superexcellat; aliter enim timendum est ne ad tyranni-
dem se convertat. Unde et propria bona debet habere, vel ex se vel ex assigna- 85

cione illorum quibus preest, ut bona liberorum nequaquam sibi appropriet nec
eciam quoquomodo accipiat, nisi evidens utilitas vel manifesta necessitas hoc
exposcat.

63 monarche]  Kilcullen: monarchie W   68 proprium…71 regali] MF: commune habet aliquid de
principatu tirannico et despotico et in quantum unus solus principetur habet aliquid de principatu
regali Pz, commune et in quantum unus solus principatur habet aliquid de principatu regali in
quantum vero bonum proprium eciam intendit habet aliquid de principatu tirannico et despotico Ly
habet] est et habet Fr | tyrannide] Mz: tyrannico Fr   70 principetur] princeps Fr   72 regalis] et added
Ly | tyrannicus]  tyrannus Mz   77 suam]  omitted Ed   81 principatus]  scilicet primus added Ly
85 assignacione]  significacione MF   86 ut]  et MF

78 iurare] For example, in the coronation oath taken in Ockham’s time by Edward II, for which see
R.S. Hoyt, “The Coronation Oath of 1308”, English Historical Review 71 (1956), p. 355ff.
(Miethke, Texte, p. 363, n 35.)



179Liber 2, Capitulum 7

Isti principatui regali, [directe] et summe, opponitur tyrannis, que est trans-
gressio et corrupcio eius, que est prima species et pessima policie viciate, quia90
tyrannus non intendit bonum subiectorum, nisi per accidens, sed principaliter
intendit bonum proprium, sive bonum proprium sit bonum eciam aliorum sive
sit malum ipsorum. Fiunt autem tyranni, secundum Aristotelem, 5o Politicorum,
c. 8o, sepe ex demagogis. (Sunt autem “demagogi” ducentes populum secundum
voluntatem suam de beneplacito populi, non tamquam reges aut domini vel95

tyranni, seu ius regendi populum aut imperandi ipsi habentes, sed quasi procur-
atores et concionatores seu monitores instigant populum ad illa que populo
placent, id est quibus populus credit; et ideo Aristoteles vocat eos, 4o Politico-
rum, c. 3o, “adulatores”.) Tales enim sepe, postquam sibi unierint populum,
incipiunt propter potenciam tyrannizare et eciam involuntariis dominari. Fiunt100
eciam tyranni nonnumquam ex regibus, quia, ut dicit Aristoteles, 8o Ethicorum,
malus rex tyrannus fit. Sive enim aliquis sit primo rex secundum voluntatem
suam sive secundum legem, si incipiat principari involuntariis propter bonum
proprium fit tyrannus, si incipiat principari voluntariis propter bonum proprium
fit proprie despotes, cuius principatus nonnumquam tyrannis ab Aristotele105
nuncupatur propter similitudinem magnam ad despoticam; non tamen tyrannis
proprie est despotia, sicut ex supradictis patere potest.

Ex predictis colligi potest quod principatui regali, presertim potissimo, non
solum tyrannis proprie dicta sed eciam principatus despoticus aliquo modo
opponitur, vel est principatus ita disparatus ut nullus unus principatus possit esse110
regalis et despoticus respectu eorundem. Quod tamen aliquibus dominetur
regaliter et aliquibus despotice inconveniens non videtur.

Capitulum 7

Secunda species policie temperate et recte atque iuste vocatur “aristocracia”, in
qua scilicet aliqui pauci viri et optimi principantur propter bonum commune
multitudinis et non propter bonum proprium. Quia licet habeat plures species, ut
docet Aristoteles, 4o Politicorum, c. 5o, tamen prima et optima species eius est5

89 regali directe] Kilcullen (cf. 7.10): regali W; gap added Mz | et]  eciam Ed   91 tyrannus]
tyrannis Ed   93 ipsorum]  impiorum MF   96 ipsi] ipsis MF; omitted Ly | habentes]  Ly: gap Mz;
omitted Fr Pz   99 populum]  Ly: omitted W   102 Sive]  si Ly | aliquis…103 sive]  omitted Ed
103 si]  omitted Ly   106 nuncupatur]  vocatur Ed   110 ita]  omitted MF   111 tamen]  de added MF
aliquibus]  aliquis Ly   112 aliquibus] Kilcullen: aliquid Mz Pz, aliquid de Fr, aliquis Ly

93 Aristotelem] Politics, V.5, 1305a 9 and V.10, 1310b 15   98 vocat] Politics IV.4, 1292a 17
101 Aristoteles] Nicomachean Ethics, VIII.10, 1160b 12   107 supradictis] 3.49    7.5 Aristoteles]
Politics IV.7, 1293b 14-21



180 3.1 Dialogus

quando in sublimando aliquos ad principatum aristocraticum potest haberi, et
habetur, respectus solummodo ad virtutes, scilicet intellectuales et morales, non
ad divicias nec ad potenciam nec ad amicos nec ad quecumque que possent
absque bonitate et sapiencia reperiri. Policia autem intemperata et viciata atque
transgressa que aristocracie directe opponitur vocatur “oligarchia”, quando 10
scilicet aliqui divites vel potentes vel qualitercumque insignes propter bonum
proprium principantur, in tantum quod si eciam optimi viri principarentur
propter bonum proprium et non principarentur propter bonum multitudinis,
dicendi essent oligarchice principari, et principatus eorum esset oligarchicus
reputandus. Et ideo quicquid fit in eleccione vel sublimacione principancium 15
habendo respectum ad aliquam aliam prerogativam quam ad sapienciam et
virtutem (puta ad divicias vel potenciam vel genus vel amicos vel dignitatem vel
superioritatem seu maioritatem vel sequelam aut quamcumque aliam excellen-
ciam) oligarchicum est habendum. Nec tamen est hoc semper reprehensibile
reputandum, quia ex causa, propter bonum finem, licet in huiusmodi ad aliquam 20
aliam prerogativam vel excellenciam habere respectum. Tam aristocracie quam
oligarchie sunt diverse species, de quibus non est tractandum ad presens.

Capitulum 8

Tercia species policie temperate et recte atque iuste diversis nominibus appella-
tur. Uno nomine vocatur communi nomine “policia”, quod in una significacione
est commune ad omnem policiam, rectam et non rectam. In alia significacione
signat solummodo quamdam speciem policie, que alio nomine timocracia 5
nominatur, de qua sunt diverse opiniones. Una est quod “timocracia”, sive
policia communi nomine dicta, est illa in qua principantur multi propter bonum
commune, sive sint optimi sive non optimi, sive sint divites sive pauperes, ita
quod policia per se per multitudinem distinguitur ab aristocracia. Alia est quod
policia est illa in qua principantur aliqui egeni virtuosi propter bonum 10
commune. Alia est quod policia est illa in qua principantur aliqui, neque optimi
neque mali sed mediocres, propter virtutem et bonum commune, ita quod per
defectum virtutis et bonitatis distinguitur ab aristocracia. Sed quecumque policia
debeat appellari timocracia, vel policia tamquam nomine communi, policia
viciata et transgressa vocatur “democracia”, quando scilicet populus principatur 15
vel ordinat et constituit principantem non propter bonum commune; que species
diversas complectitur. Sicut autem omnium policiarum temperatarum optima est
7.6 ad]  in Ed   13 principarentur]  Kilcullen: principantur MF, principentur Ed   14 et]  quod added
MF   15 fit]  Fr: sit W   16 habendo]  servando Ed | aliquam]  omitted Ly   8.3 quod] Ly: policia
enim Frm, omitted Mz Pz   8 sint2]  sunt MF   11 aliqui]  omitted MF

8.5 alio nomine]  cf. Nicomachean Ethics, VIII.10, 1160a 34-6



181Liber 2, Capitulum 9

regnum, et post eam aristocracia, et ultimo timocracia, sic policiarum intempera-
tarum sive viciatarum pessima est tyrannis, et post ipsam oligarchia; sed in
democracia minima perversitas reperitur, secundum Aristotelem, 8o Ethicorum.20

Capitulum 9

Discipulus: Exposuisti, ut estimo, significaciones vocabulorum extraneorum,
secundum quorumdam opinionem, que frequencius in auctoritatibus Aristotelis
allegatis et allegandis ponuntur. Ideo noli plura exponere, sed ad quesitum
principale revertere, et qualiter ad allegaciones supra 1o et 2o c. huius secundi5
pro opinionibus diversis et adversis inductas secundum ipsas respondere contin-
gat studeas recitare. Verumptamen antequam ipsas responsiones enarres, peto ut
aliquas allegaciones adducas ad probandum quod magis expediat toti communi-
tati fidelium regi ab uno quam a pluribus.

Magister: Quod petis dupliciter intelligi potest, quia dupliciter contingit plures10

regere sibi subiectos: uno modo ut plures diversos habeant sibi subiectos, ita
quod regimen plurium ad eosdem minime se extendat, quemadmodum plures
archiepiscopi regunt omnes in aliqua regione diffusa existentes, et diversa regna
a diversis regibus quorum nullus est sub alio (et quandoque ipsis nullus [impera-
tor] preest) reguntur. Aliter plures regunt sibi subiectos sic, scilicet, quod omnes15
eosdem habent subiectos, quibus communi consilio principantur, quemad-
modum in aristocracia et policia stricte sumpta ac in policiis viciatis et trans-
gressis eisdem oppositis, scilicet in oligarchia et democracia, reperitur. Sive
primo modo sive secundo modo intelligas, potes superius 1o c. huius secundi ad
id quod petis allegaciones aliquas invenire. Quia alique earum non solum pro-20
bant quod expedit communitati fidelium regi ab uno et non a pluribus primo
modo, sed eciam videntur ostendere quod expedit ei gubernari ab uno et non a
pluribus secundo modo. Quare non videtur necesse ad id quod petis plures
allegaciones adducere.

Discipulus: Quamvis ad id quod peto possint allegaciones alique supra adducte25
allegari, et eciam plura circa consimilem materiam ex quibus potero plura
advertere circa hoc petitum dicantur in secundo tractatu huius dialogi, libro 3o,
tamen volo ut aliquas speciales allegaciones inducas ad probandum quod magis
expedit communitatem fidelium regi ab uno quam a pluribus secundo modo.

9.3 Aristotelis]  iam added Ly   7 antequam]  ad MF   13 aliqua]  una Ed   14 nullus imperator]
Kilcullen: nullus W; gap added Mz   15 plures]  plus Mz   25 possint]  possunt Fr Ed | adducte]
inducte Ed   26 eciam]  vobis quedam added MF   27 petitum]  que added Ly | dicantur]  dicentur Ly

20 Aristotelem]  Nicomachean Ethics, VIII.10, 1160b 20   9.27 dicantur]  cf. 3.2 Dial., 1.1



182 3.1 Dialogus

Magister: Hoc videtur posse sic probari. Illo regimine expedit magis regi 30

communitatem fidelium quod magis assimilatur regimini et principatui naturali;
quia sicut ars, si est recta, imitatur naturam, ita principatus, si est rectus, imitatur
et assimilatur principatui naturali; et per consequens principatus qui magis
assimilatur principatui naturali est reccior et perfeccior, et per consequens magis
expediens. Sed regimen sive principatus unius, quando scilicet unus solus regit 35
multos et presidet eis, magis assimilatur principatui naturali quam regimen seu
principatus plurium, quia tale regimen assimilatur principatui regali, qui est
unius. Principatus autem regalis magis assimilatur principatui naturali quam
principatus aristocraticus vel politicus stricte sumptus, quia magis assimilatur
communitati que est domus, in qua principatur unus paterfamilias. Unde et 40
principatus patrisfamilias regalis quodammodo esse videtur, teste Aristotele, qui
1o Politicorum, c. 10o, ait patremfamilias principari natis regaliter, et eodem
capitulo dicit: “Puerorum autem principatus regalis: quod enim genuit, et secun-
dum amorem principans et secundum senectutem est, quod quidem est regalis
species principatus”. Ex quibus verbis colligitur quod principatus regalis assimi- 45
latur communitati que est domus, in qua principatur unus et non plures neque
primo modo neque secundo. Communitas autem domus est naturalis, secundum
Aristotelem, qui 1o Politicorum in prologo ait: “In omnem quidem igitur diem
constituta communitas secundum naturam domus est”. Quibus verbis habetur
quod communitas illa que est domus est secundum naturam et naturalis. Princi- 50
patus ergo regalis magis assimilatur principatui naturali quam aristocraticus et
politicus stricte sumptus, et per consequens principatus ille qui magis assimila-
tur regali, scilicet in quo regit unus et non plures, magis assimilatur principatui
naturali, et per consequens est perfeccior et melior atque magis expediens. Ex
quo infertur quod magis expedit communitatem fidelium ab uno regi quam a 55
pluribus eciam secundo modo.

Discipulus: Videtur quod ista allegacio non concludit, quia principatus regalis
non magis assimilatur communitati illi que est domus quam principatus politicus
in quo principantur plures. Quia secundum Aristotelem, 1o Politicorum, c. 2o et
10o, communitatis illius que domus est, que est communitas economica, sunt 60

tres partes, quarum una est despotica, alia nupcialis, et tercia paterna; et ideo

31 quod] qui MF   37 quia]  quare Ed   39 quia] omitted MF | magis] autem added MF Pz   42 ait]
omitted Mz | patremfamilias]  Kilcullen: paterfamilias W   55 regi]  omitted MF   57 quia]  quare Ed
58 non]  omitted Ly

42 ait] Politics, I.12, 1259b 1   43 dicit] Politics, I.12, 1259b 10-12; ed. Susemihl, p. 50   48 ait]
Politics I.1, 1252b 12-14; ed. Susemihl, p. 5   59 Aristotelem] Politics, I.3, 1253b 6-7, I.12, 1259a
37-b 1



183Liber 2, Capitulum 9

sunt ibi tres principatus specie differentes, scilicet despoticus, quo paterfamilias
principatur servis, politicus, quo paterfamilias principatur uxori, et regalis, quo
paterfamilias principatur liberis sive natis. Ait enim Aristoteles: “Quoniam
autem tres partes economice erant, una quidem despotica, de qua dictum est65
prius, una autem paterna, tercia autem nupcialis: et enim mulieri preest et natis
tamquam liberis quidem ambobus, non eodem autem modo principatur, sed
mulieri quidem politice, natis autem regaliter”. Ex quibus verbis colligitur que
dicta sunt, et infertur quod non magis assimilatur communitati domus principa-
tus regalis quam politicus, quia sicut uni parti assimilatur principatus regalis, ita70
alteri parti assimilatur principatus politicus. Quare, ut videtur, non magis assimi-
latur principatus regalis principatui naturali quam principatus politicus, cum
principatus quo paterfamilias in domo principatur uxori, cui assimilatur princi-
patus politicus, sit naturalis, sicut principatus quo principatur natis, cui assimila-
tur principatus regalis. Quia teste Aristotele, eodem capitulo, dicente: “Masculus75
natura femella principalior, nisi aliqualiter constet preter naturam, et senius et
perfectum est”, scilicet principalius, “iuniore et imperfecto”. Ex quo concluditur
quod masculus naturaliter principatur uxori et pater natis. Quod de masculo
respectu uxoris patenter dicit Aristoteles, 1o Politicorum, c. 3o, “Adhuc autem
masculum ad feminam natura hoc quidem melius, hoc autem deterius, et hoc80

quidem principans, hoc autem principatum”. Ex istis infertur quod ex hoc quod
principatus regalis assimilatur principatui naturali probari non potest quod sit
melior et perfeccior principatu aristocratico et politico stricte sumpto.

Magister: Istam responsionem quidam evacuare nituntur, dicentes quod licet
tam principatus regalis quam politicus, et eciam aristocraticus, immo omnis85
principatus rectus, assimiletur aliquo modo principatui naturali, tamen principa-
tus regalis magis assimilatur principatui naturali perfecciori et meliori quam
principatus politicus stricte sumptus. Principatus enim patrisfamilias respectu
natorum principalior est et perfeccior atque melior quam principatus quo princi-
patur uxori: Tum quia principatus respectu liberorum est melior quam principa-90
tus respectu uxoris, quia inter liberos sunt masculi, qui meliores sunt feminis,
sicut supra per Aristotelem est probatum; principatus autem meliorum subiecto-
rum semper est melior, secundum eundem, 1o Politicorum, c. 3o. Tum quia

65 autem] omitted Ed   66 preest]  preesse S   67 principatur] principatus S   75 capitulo]  et added
MF   76 senius]  S: scimus W   77 iuniore]  S: minore W   80 masculum] masculinum S | feminam]
femininum S   81 principatum] Ly S: principata W   84 evacuare]  narrare Pz, negare Ly
88 patrisfamilias]  paterfamilias MF

64 Ait] Politics, I.12, 1259a 37-b 1, Susemihl, p. 49   75 eodem capitulo] Politics, I.12, 1259b 1-4,
Susemihl, p. 49   79 Aristoteles] Politics I.5, 1254b 13-14; ed. Susemihl, p. 19   93 eundem]
Politics, I.5, 1254a 25-6



184 3.1 Dialogus

principatus quo paterfamilias principatur uxori est propter principatum quo
principatur natis, quia propter prolem procreandam uxor principaliter est ducen- 95
da. Tum quia pater naturaliter plus diligit filios quam uxorem, quia naturali
coniunccione et perfecciori sunt sibi coniuncti quam uxor. Et ita in communitate
domus principalissimus et aptissimus et naturalissimus principatus est ille quo
paterfamilias principatur natis, cui assimilatur principatus regalis; ergo principa-
tus regalis est perfeccior aliis principatibus in communitate domus. 100

Adhuc, principatus regalis similior est principatui naturali quo paterfamilias
principatur natis quam principatus politicus principatui quo paterfamilias princi-
patur uxori. Nam regalis principatus assimilatur principatui paterno tam quoad
unitatem principantis quam quoad plenitudinem potestatis, quia in utroque
principatu est unus principans et uterque habet plenitudinem potestatis super sibi 105
subiectos. Principatus autem politicus, licet assimiletur principatui quo pater-
familias principatur uxori in hoc, quod neuter principans habet plenitudinem
potestatis, tamen in hoc differt, quod in principatu politico principans non est
unus sed plures. In principatu autem naturali quo paterfamilias principatur uxori
principans est unus, sive habeat plures uxores sive unam. Et ita principatus 110
regalis magis assimilatur principatui naturali quam principatus patrisfamilias
respectu uxoris. Ex quo concluditur quod magis expedit communitatem fidelium
regi ab uno quam a pluribus.

Capitulum 10

Discipulus: Hic possemus multa scrutari de principatu regali et plenitudine
potestatis, tam patris respectu natorum quam regis respectu sibi subiectorum.
Sed quia hec postea forte habebunt locum, ideo ipsis pertransitis aliam allega-
cionem adducas ad probandum quod magis expedit communitati fidelium regi 5

ab uno quam a pluribus.

Magister: Hoc iterum quidam sic probant. Illud regimen est maxime expediens
communitati fidelium quo amicicia et concordia maxime conservatur et sedicio,
que est cuiuslibet communitatis corrupcio, devitatur, teste Aristotele, qui, 2o

Politicorum, c. 3o, ait: “Amiciciam putamus maximum esse bonorum 10
communitatibus; sic enim utique minime sediciones faciunt”, et 8o Ethicorum, c.

103 Nam…principatus] gap Mz, omitted Fr | quoad…104 principantis] quo principantur MF
105 potestatis]  quia in utroque principatu est unus principans added Ed   10.2 Hic]  sic Pz
7 iterum…sic]  tamen michi quidem MF   10 esse]  S: omnem W   11 communitatibus]  civitatibus
S | faciunt] facient S | 8 Ethicorum] Kilcullen: 8 MF, 8 eiusdem Ed

10.10 ait] Politics II.4, 1262b 7-9; ed. Susemihl, p. 69



185Liber 2, Capitulum 13

1o ait: “Videtur autem et civitates continere amiciciam, et legis positores magis
circa ipsam student quam iusticiam. Concordia enim simile aliquid amicicie
videtur esse; hanc autem maxime appetunt”. Hoc eciam ipsa veritas Matthei 12o

insinuare videtur, cum dicit: “Omne regnum divisum contra se desolabitur, et15
omnis civitas vel domus divisa” per discordiam et odium “contra se non stabit”,
et cetera.

Capitulum 13

Discipulus: Si alique alie allegaciones tibi occurrunt ad probandum quod nullus
debet preesse cunctis fidelibus nisi omnes superet in sapiencia et virtute, addu-
cas.

Magister: Hoc adhuc probatur sic. Non minor sapiencia neque virtus requiritur5
ad principantem in spiritualibus toti congregacioni fidelium quam ad regem qui
in temporalibus presidet sibi subiectis, ut Aristoteles, 7o Politicorum, c. 13o,
velle videtur, cum secundum ipsum ibidem, non est iustum aliquos semper
principari (qualiter principantur reges et eciam summi pontifices) et alios
semper subici nisi differant a subiectis sibi quantum dii et heroes differunt ab10
hominibus, qui sunt simpliciter, secundum ipsum, omnibus hominibus excellen-
tes. Ait enim sic: “Si igitur fuerint tantum differentes alteri ab alteris quantum
deos et heroes estimamus ab hominibus differre, confestim primo secundum
corpus multam habentes excellenciam, demum secundum animam, ut indubitata
sit et manifesta excellencia principancium respectu subiectorum, palam quia15
melius semper” [ut principentur secundum totam] vitam suam. Illud enim quod
est excellencius et perfeccius, quamdiu manet tale, natum est principari illis qui
ab excellencia tanta deficiunt. Si autem non inveniuntur tales qui differunt ab
aliis quemadmodum differunt dii et heroes ab hominibus, tunc non est iustum ut
aliqui eorum principentur aliis secundum totam vitam suam, sed iustum est ut20
omnes quodammodo communicent principatu, ut scilicet omnes qui sunt equales
in sapiencia et virtute vicissim principentur, primo aliqui et postea alii, ut

13 aliquid] animi quid Ed   17 cetera]  hic caret in parte suppleatur igitur etc added Mz, discipulus
hic caret in parte suppleatur igitur etc added Fr, hic multa deficiunt scilicet residuum huius decimi
undecimum et duodecimum ca added Pz   13.5 neque]  et Ly | requiritur]  acquiritur Mz   8 ibidem]
inde Pz, omitted Ly   13 estimamus] existimamus S | differre] ut added Ed   14 demum] deinde S
ut]  S: et W   16 semper]  omitted Ed | semper…totam] Scott (cf. line 20): semper W   18 Si]  Fr: qui
Mz Pz, quando Ly | differunt]  differant Ed

12 ait] Nicomachean Ethics, VIII.1, 1155a 22-6; trans. Grosseteste, pp. 520-521   14 Matthei] 12:25
13.1 Cap. 13]Capitulum 11 and capitulum 12 are not found in Mz Fr Pz. In Ly these chapters seem
to have been written by the editor. For his version, see Endnote 2.   12 Ait] Politics VII.14, 1332b
16-22; ed. Susemihl, p. 302



186 3.1 Dialogus

Aristoteles ibidem velle videtur, dicens: “Quoniam autem hoc non facile accipe-
re, neque est, sicut inter Indos ait Scylax esse reges tantum differentes a subiec-
tis, manifestum quod propter multas causas necessarium omnes similiter com- 25
municare eo quod est secundum partem principari et subici”, ut scilicet nullus
principetur toto tempore vite sue, sed illi qui aliquando principantur, aliquando
subiciantur. Cuius racionem assignat dicens, “Quod enim equale idem simili-
bus”. Ex quibus verbis racio talis elicitur. Iniustum est ut aliquis semper princi-
petur sibi equalibus et similibus; ergo, quando aliqui sunt similes, iniustum est 30
ut aliqui eorum semper principentur et alii semper subiciantur. Quare concludi-
tur quod, si inter fideles sint multi similes inter se in sapiencia et virtute, iniu-
stum est ut unus eorum semper toto tempore vite sue principetur et alii semper
subiciantur. Quare, cum papa toto tempore vite sue debeat preesse fidelibus
universis, iniustum est ut aliquis efficiatur papa si alii inveniuntur sibi similes in 35

sapiencia et virtute. Iniustum est ergo ut aliquis fiat papa nisi sapiencia et virtute
fideles superet universos.

Amplius, principatus papalis est perfeccior principatu regali, teste Gregorio
Nazianzeno, qui, ut legitur dist. 10a, c. Suscipitis, ait, scribens imperatoribus
Constantinopolitanis: “Dedit et nobis potestatem, dedit principatum multo 40
perfecciorem principatibus vestris”. Nullus autem est dignus principatu regali
nisi superet alios sapiencia et virtute — immo omnibus bonis, ut Aristoteles
videtur asserere, 8o Ethicorum, sicut allegatum est supra, c. 2o huius secundi.
Quod eciam probatur ex hoc, quod regnum est secundum aristocraciam institu-
tum, secundum Aristotelem, 5o Politicorum, c. 8o. In aristocracia autem princi- 45
pantur illi qui sunt ceteris meliores, secundum eundem, 4o Politicorum, c. 5o.
Ergo et in regno nullus debet principari regaliter nisi ceteros antecellat. Unde et
deus, quando primo regem populo suo pretulit, optimum tocius populi elegit,
teste Samuele, qui de ipso, scilicet Saule, pro tempore illo, dixit, 1o Regum 10o:
“Certe videtis quem elegit Dominus, quoniam non sit similis illi in omni popu- 50
lo”. Ergo multo forcius nullus est dignus principatu papali nisi omnes precellat
sapiencia et virtute. Ergo quando non invenitur aliquis cuius excellencia tanta sit
indubitata et manifesta (cum excellencia principancium debeat esse indubitata et
manifesta, secundum Aristotelem, ut dictum est prius in [principio huius capitu-

23 autem hoc] ante hec Ed   24 est]  S: omitted W | inter]  S: apud Ed, omitted MF | Indos]  S: vides
MF   25 necessarium]  S: necessarii MF, intrari Ed | similiter]  S: omitted W   27 qui]  omitted Ed
28 subiciantur] subiciuntur Ed | idem] omnibus added Ed   41 regali]  omitted Pz   54 principio huius
capituli]  Kilcullen (cf. 13.14): primo c. W

23 dicens] Politics VII.14, 1332b 23-27; ed. Susemihl, p. 302   28 dicens] Politics VII.14, 1332b 27;
ed. Susemihl, p. 302-3   39 Suscipitis] D.10 c.6, col. 20   43 supra] 2.37   45 Aristotelem] Politics
V.10, 1310b 32   46 eundem] Politics IV.7, 1293b 3-5   49 Regum] 1 Sam. 10:24



187Liber 2, Capitulum 14

li]), tunc nullus est ad summum pontificem eligendus, sed assumendi sunt plures55

excellenciores aliis, qui aristocratice vel politice omnes alios regant.

Capitulum 14

Discipulus: Ex racionibus istis michi dedisti occasionem cogitandi quamplura
tam pro conclusione ad quam inducuntur quam contra, necnon eciam circa
totam materiam quam in principio huius secundi cepimus pertractare, an scilicet
expediat congregacioni fidelium uni prelato subesse. Ideo exquisicius quam5

proposuerim ipsam et que prius tacta sunt intendo discutere, et quantam virtu-
tem raciones pro una parte et pro alia allegate obtineant investigare. In primis
autem aliquas allegaciones inducas ad probandum quod quamvis in toto populo
Christiano nullus esset qui omnes alios virtute et sapiencia superaret, melius
esset populum Christianum regi ab uno quam a pluribus, secundum quod tenet10
secundus modus ponendi qui recitatus est superius, 11o c. huius secundi.

Magister: Hoc videtur sic posse probari. Tale regimen maxime expedit toti
congregacioni fidelium quali deus tam in veteri testamento quam in novo voluit
populum suum gubernari, cum ipse omnis regiminis virtuosi et utilis sit optimus
et sapientissimus institutor. Sed deus tam in veteri quam in novo testamento15
voluit totum populum suum gubernari ab uno qui per totam vitam suam esset
omnium gubernator, quamvis non esset omnes alios in sapiencia et virtute
precellens. Nec enim invenitur quod aliquis iudex vel rex in veteri testamento
omnes alios excelleret sapiencia et virtute. Beatus eciam Petrus non videtur
fuisse sanccior et sapiencior universis apostolis et aliis orthodoxis; beatus enim20
Iohannes apostolus in amore Christi, et per consequens in sanctitate et virtute,
ipsum precessisse videtur; beato eciam Paulo sapiencia videtur fuisse inferior.
Ergo, non obstante quod non inveniatur aliquis Christianus qui excellat omnes
alios sapiencia et virtute, est aliquis ad summum pontificium eligendus qui
Christianorum omnium sit prelatus.25

Capitulum 15

Discipulus: Ut michi et aliis detur occasio inveniendi circa predicta clarius
veritatem, ad omnia que pro assercionibus contrariis sunt adducta responsiones

14.3 circa]  contra MF   8 toto]  omni Ed   13 quali]  Fr: quale Mz, quo Ed   15 institutor]  instructor
Ed   19 Beatus]  Kilcullen: sanctus Ly, dictus W    20 et sapiencior]  omitted Ed | beatus]  Kilcullen:
sanctus Ly, dictus W    22 beato] Kilcullen: dicto MF, sancto Ed | Paulo]  in added MF   24 est]
tamen added Ly

14.11 superius]  Cap. 11 has not come down to us. For a reconstruction by the editor of Ly, see
Endnote 2, p. 360 below; in which see line 8 ff for the second mode.



188 3.1 Dialogus

aliquas studeas recitare. Primo autem narra quomodo respondetur ad illa que
[supra c. 2o recitantur, que] contra secundum modum ponendi [qui] supra c. 11o 5
recitatur, et pro quo nunc ultimo allegasti, militare videntur. Ille enim modus
ponendi aliquam apparenciam habere michi videtur.

Magister: Ille modus ponendi est bipartitus. Dicitur enim uno modo quod si
nullus in populo Christiano invenitur excellencior omnibus aliis, et tamen
invenitur idoneus atque bonus aliquis, talis est eligendus in papam, sed si nullus 10

invenitur bonus et idoneus, nullus est ad tantum officium sublimandus. Aliter
dicitur quod, sive inveniatur idoneus sive non, aliquis est ad summum pontifi-
cium eligendus, quia melius est qualemcumque in caput habere quam capite
omnino carere.

Discipulus: Primo narra quomodo secundum primum istorum modorum respon- 15
detur.

Magister: Ad primam allegacionem que inducitur supra c. 2o huius secundi, que
in auctoritate Aristotelis fundari videtur, qui videtur asserere iniustum esse ut
aliquis principetur sibi similibus et equalibus, respondetur quod si in aliqua
communitate omnes essent boni et nullatenus pervertibles per maliciam in actu 20
vel potencia, iniustum esset ut aliquis principaretur sibi similibus et equalibus in
sapiencia et virtute, quia tunc nulla racio appareret quare plus deberet unus
quam alius principari; sed quando in aliqua communitate sunt multi aut plures
perversi, vel qui perverti possunt, et cum maior pars et potencior voluntarie
sustinet principatum unius ut a tali voluntate averti non possit, tunc expedit ut 25
unus super omnes recipiat principatum, dummodo inveniatur talis qui sit dignus
principari deterioribus (eo quod aliter non esset bonus vel idoneus reputandus).
Si autem est aliqua pars tam potens quod possit sedicionem periculosam toti
communitati suscitare que compesci non posset, et principatum unius vellet
nullatenus sustinere, tunc non esset aliquis omnibus sibi similibus et aliis prefe- 30
rendus, sed esset talis principantis institucio ad tempus aliud differenda. Quem-
admodum enim interdum propter maliciam subditorum episcopus licite deserit
ipsos, eciam penitus renunciando regimini (Extra, De renunciacione, Nisi cum

15.4 illa…6 videntur] Kilcullen (cf. 15.17): illa  contra que secundum modum ponendi supra cap. 11
[Fr 2] recitatur, et pro quo nunc ultimo allegasti militare videtur [militare videtur omitted Fr] MF;
illa que contra secundum modum ponendi supra cap. 11 [Ly 2] recitantur, et que pro eo quod ultimo
allegasti militare videntur Ed   8 enim]  omitted Ed   9 nullus]  omitted Ed | Christiano]  non added
Ed | invenitur]  inveniatur Ed; aliquis added Ed   11 invenitur]  inveniatur Ed | officium]  beneficium
Ed   19 principetur]  principatur Pz   22 appareret]  apparet Ed   25 possit]  possint Ly   26 recipiat]
accipiat Ed   30 aliquis]  omitted MF

15.17 primam] 2.9    18 auctoritate Aristotelis] 2.16    33 Nisi cum pridem] X 1.9.10, col. 107



189Liber 2, Capitulum 15

pridem; 7a, q. 1a, Hoc tunc servandum), sic propter maliciam aliquorum quando-
que licet institucionem principantis differre. Et ideo, quamvis regulariter expe-35
diat toti communitati fidelium ut aliquis unus qui omnibus aliis presit ad sum-
mum sacerdocium eligatur, tamen, si esset tanta malicia alicuius partis Christia-
norum que posset exponere totam Christianitatem periculo et nullo modo vellet
uni summo sacerdoti obedire, non esset tunc aliquis ad tale officium eligendus,
sed esset eius eleccio differenda. Sicut enim sepe permittuntur minora mala ut40

maiora vitentur (dist. 3a, c. Omnis), sic nonnumquam omittuntur bona quedam,
eciam magna, ut maxima pericula declinentur. Aristoteles igitur intelligit quod
iniustum est quod aliquis aliquibus sibi similibus in virtute et equalibus princi-
petur nisi ex aliqua utilitate vel necessitate expediat ordinare ut aliquis eciam
sibi similibus et equalibus, et non solum inequalibus et dissimilibus, principetur.45

Ad racionem vero Aristotelis, qua absolute et sine distinccione vel modifica-
cione probare videtur quod iniustum est quod aliquis sibi similibus et equalibus
principetur quia equalibus secundum virtutem debetur equalis honor et dignitas,
respondetur quod quando convenienter et utiliter fieri potest ut equalibus equalis
honor et dignitas tribuatur, hoc faciendum est, in quo casu loquitur Aristoteles;50
tamen quando non est possibile aut non est utile vel est minus utile, presertim
communi bono, quod equalis honor et dignitas equalibus conferatur, tunc absque
omni iniusticia, immo iuste, eleccione vel sorte aut quovis alio licito modo
aliquis quoad dignitatem et honores potest similibus et equalibus sibi preferri. Et
si alii in hoc turbarentur et ad sedicionem faciendam provocarentur, efficerentur55
dissimiles et inequales secundum virtutem alteri cui prius equales et similes
extiterant, tamquam ambiciosi et invidi, preferentes honorem proprium bono
communi: cum magis periclitari vellent bonum commune, vel minime procurari,
quam aliquem eis cum utilitate communi preferri.

Exemplum autem Aristotelis de habentibus equalem vel inequalem virtutem60
digestivam, et de habentibus equale vel inequale corpus (quia equalibus secun-
dum virtutem digestivam vel corpus expedit habere equale alimentum vel
vestitum, quod nocet inequalibus secundum virtutem digestivam et corpus), non
concludit quod universaliter absque omni excepcione equalibus et similibus
secundum virtutem debeat dari idem honor et dignitas: quia in ministrando65

34 sic]  Ly: sit W   38 et]  quod MF   42 igitur]  omitted Ed   47 et equalibus]  omitted Ed
49 quando]  quamvis ei MF | potest]  possit Mz   50 hoc…est]  omitted MF   53 iuste]  iusta Ed
54 honores]  honoribus MF | sibi]  omitted Ed   57 extiterant]  extiterunt MF   64 excepcione]
accepcione Mz

34 Hoc tunc servandum] C.7 q.1 d.p.c.48, col. 586   41 Omnis] D.3 c.4, col. 5   46 racionem] 2.18
60 Exemplum] 2.17



190 3.1 Dialogus

alimentum et vestitum equalibus vel inequalibus secundum virtutem digestivam
corporis, solummodo attenditur propria virtus et proprium corpus uniuscuiusque
ipsorum, quid scilicet expediat vel noceat unicuique ipsorum divisim. In distri-
buendo autem honores et dignitates quandoque solum attenditur meritum et
dignitas illorum quibus debent distribui, quia tunc iniustum est ut equalibus 70
inequalis honor seu dignitas tribuatur, et tunc locum habet exemplum Aristote-
lis; quandoque autem non solum attenditur meritum et dignitas honorandorum,
sed eciam attenditur utilitas publica, que melius procuratur principaliter per
unum quam per plures, et tunc, quia maior respectus habendus est ad bonum
commune quam ad meritum et dignitatem honorandorum, iustum est ut equali- 75
bus et similibus secundum virtutem non equalis honor et dignitas tribuatur.

Capitulum 16

Discipulus: Quia contra istum modum videntur specialiter militare ea que
allegata sunt prius, c. 12o et 13o (ibi enim ostenditur quod nullus debet preferri
cunctis fidelibus nisi precellat virtute et sapiencia universos, cuius contrarium
tenet predictus modus ponendi), ideo narra qualiter respondetur ad ipsa. 5

Magister: Ad illa que 12o c. inducuntur respondetur quod, regulariter, quando
invenitur aliquis qui virtute et sapiencia omnes alios superet et excellat, ille
preferendus est in summum pontificem, et regulariter peccant qui scienter talem
dimittunt et essent merito potestate eligendi privandi; et in hoc casu loquuntur
auctoritates inducte. Quando autem non invenitur aliquis talis sed multi sunt 10
similes et equales secundum virtutem et sapienciam, tunc non est eligendus talis
(cum nullus sit talis), nec tamen propter hoc debet differri eleccio quousque
inveniatur talis, sed sufficit tunc unus equalium vel similium in sapiencia et
virtute, habendo respectum ad aliquid aliud quod aliquo modo suffragetur
eidem, ut eligatur. 15

Discipulus: Quamvis istam responsionem, ut puto, intelligam, tamen qualiter
ista opinio auctoritates supra 12o c. allegatas, que fortiter contra ipsam militare
videntur, exponit ignoro. Ideo breviter discurre per ipsas et dic quem intellectum
habet de ipsis.

67 corporis]  corpus MF | corpus]  omitted Ed   71 locum]  bonum Ed | habet]  est Ly   76 dignitas]
virtus Ed   16.2 militare]  allegare Pz, allegari Ly   9 essent]  quasi added Ed   11 et sapienciam]
omitted Ed   15 ut] omitted MF   17 12] Ly: 8 W | fortiter]  forte Ed   18 exponit]  exponitur Mz
19 habet]  habent Ed

16.17 supra…allegatas] Cap. 12 has not come down to us. For a reconstruction by the editor of Ly,
see Endnote 2, p. 360 below;



191Liber 2, Capitulum 16

Magister: Ad illam auctoritatem que dicit quod talis debet eligi respectu cuius20

ceteri grex dicantur, respondetur quod potest habere duplicem intellectum
verum. Unus est quod quando aliquis eligitur, talis elegi debet respectu cuius
ceteri, boni et mali, dici possint merito grex. Alius est quod, quia in ecclesia
semper inveniuntur mali, semper debet eligi talis respectu cuius ceteri, id est
mali, grex dicantur; non tamen est semper possibile ut eligatur talis respectu25
cuius eminentes in sapiencia et virtute possint dici grex.

Ad aliam que ponitur 1a, q. 1a, c. Vilissimus, respondetur quod prelatus
vilissimus, id est valde vilis, est putandus nisi precellat malos et indignos tanto
honore, sciencia et sanctitate, sed non est vilissimus reputandus quamvis non
precellat sciencia et sanctitate eminentes secundum sapienciam et virtutem.30

Ad terciam, que est Ieronimi, respondetur quod quando est aliquis prestan-
cior, sanccior, et cetera, ille ad sacerdocium eligendus est; quando autem non est
talis, sufficit eligere prestanciorem, sancciorem, docciorem et in omni virtute
eminenciorem omnibus malis et stultis in populo.

Ad auctoritatem Leonis pape consimiliter dicitur quod quando est aliquis35
optimus, ipse est eligendus, quando non est aliquis optimus, eligendus est bonus.

Ad auctoritatem Ambrosii dicitur quod presbyteri et diacones cunctum
populum vitam ducentem in omnibus secularem debent conversacione et sermo-
ne preire, sed non oportet quod preeant illos ex populo qui ducunt vitam singu-
lariter sanctam.40

Ad alias auctoritates per modum consimilem respondetur.

Discipulus: Puto me non ignorare qualiter ista opinio intelligat omnes sacros
canones qui in hoc contra ipsam militare videntur. Sed dic an teneat eleccionem
debere cassari si non eligitur optimus, quando optimus et excellencior omnibus
invenitur.45

20 auctoritatem]  racionem Ly   22 eligitur…debet]  omitted MF   23 grex]  eligatur ille added MF
24 semper2]  omitted Ed   25 semper]  omitted Ed   27 respondetur…28 vilissimus]  omitted Ed
29 non2]  omitted Pz   31 quando]  omitted MF   33 docciorem]  doctorem MF   39 preire]
conceditur added Ly   41 Ad…respondetur] omitted Ly   44 eligitur]  eligatur Ed

20 illam] Cf. D.25 d.p.c.3, § 2, col. 92; cf. OQ 3.6, p. 108   27 aliam] C.1 q.1 c. 45, Vilissimus, col.
376   29 non1…30 virtutem]  Cf. gloss to C.1 q.1 c.45, s.v. nisi precellat, col. 518   31 terciam] Cf.
C.8 q.1 c.15, col. 594. See gloss,
s.v. qui prestancior, col. 855. See also gloss to D. 23 c. 1, s.v. gremio, col. 105   35 auctoritatem
Leonis] Cf. D.63
c.36, col. 247   37 auctoritatem Ambrosii] Not found. But see Jerome, C.8 q.1 c.21, col. 597



192 3.1 Dialogus

Magister: Tenet quod quia propter scandala, turbaciones, dissensiones, sedicio-
nes eciam, sepe tollerantur minora mala ut maiora vitentur, ita potest eleccio
boni, non optimi, quando invenitur optimus, licite non cassari, et sepe periculo-
sissime cassaretur.

Discipulus: Numquid, non obstante quod talis eleccio cassari non debeat, 50
tenetur electus bonus non consentire eleccioni de se facte, vel cedere si iam
consenserit, quando aliquis optimus est dimissus?

Magister: Respondetur quod talis, quando alius optimus invenitur, si absque
periculo vel turbacione notabili valeat non consentire, vel cedere si consenserit,
de necessitate salutis tenetur non consentire vel cedere, maxime si cum bono 55
exemplo et edificacione tocius communitatis fidelium hoc facere possit. Aliter
enim dampnabiliter bonum vel honorem proprium bono communi preferret.

Capitulum 17

Discipulus: Dic nunc qualiter respondetur ad illa que supra 13o c. sunt adducta.

Magister: Omnia illa fundantur in hoc, ut videtur, quod nullus est dignus princi-
patu regali nisi superet omnes alios sapiencia et virtute, secundum quod Aristo-
teles in politicis et eciam in ethicis sentire videtur, ut nullus debeat esse rex nisi 5
sit optimus, et melior secundum sapienciam et virtutem omnibus sibi subiectis.
Ad quod dicitur quod hoc non est, secundum Aristotelem, universaliter absque
omni excepcione verum. Ad cuius evidenciam dicitur esse sciendum quod
principatum regalem pluribus modis contingit adipisci, de quibus ad presens
sufficit enumerare duos, quorum unus est quando aliquis a subditis voluntarie 10
sublimatur in regem, alius quando quis voluntarie de principatu despotico quem
iuste adeptus fuit ad principatum regalem se transfert. Si primo modo debeat
quis ad principatum regalem regulariter assumi, assumendus est optimus secun-
dum sapienciam et virtutem, si invenitur talis et nullum iustum impedimentum
impedit promocionem eius, et si tale genus invenitur quod tali modo excedat 15
omnes alios, iustum est regulariter ut tale genus regnet. Et sic intelligit Aristote-
les, 3o Politicorum, c. 16o, cum dicit: “Cum igitur sit genus totum vel aliorum
unum acciderit esse differentem secundum virtutem tantum ut excedat que illius
eam que aliorum omnium, tunc iustum est genus hoc esse regale et dominans
omnium et regem unum hunc, sicut et dictum est prius”. Si autem non invenitur, 20

46 dissensiones]  omitted Ed   52 dimissus] divisus Pz   54 consenserit]  consensit MF   17.7 hoc]
omitted Ed   15 invenitur]  inveniatur Ed   17 vel aliorum]  S: et alios W   18 differentem]  S:
differentur Mz, differenter W   19 eam] ea Ed   20 et2] enim S

17.17 dicit] Politics III.17, 1288a 15-20; ed. Susemihl, p. 235



193Liber 2, Capitulum 17

inveniuntur tamen multi boni, aliquis eorum assumendus est, cuius principatum
alii ei similes et equales in sapiencia et virtute propter commune bonum pacien-
ter et libenter ferre tenentur. Qualiter autem assumi debeat postea, si volueris,
poteris inquirere.

Si autem secundo modo pervenerit quis ad principatum regalem (puta quia25
primo obtinuit dominium regionis tocius et omnium habitancium in ea, sive per
occupacionem sive per empcionem sive per donacionem sive per iustum bellum
sive quoque alio modo iusto, et postea, renuens principatum despoticum,
contentus est solo principatu regali, ut scilicet principaliter velit principari eis
propter bonum et conferens subditorum, non propter bonum proprium, qualiter30
principatur despotes), poterit iuste potiri principatu regali quamvis non sit
optimus, quia ex hoc quod partem iuris sui dimittit et partem retinet non est
iniustus censendus, licet non sit optimus.

Ad Aristotelem autem qui innuit 7o Politicorum, c. 13o, quod non est iustum
aliquos semper principari nisi tantum differant a subditis quantum dii et heroes35
differunt ab hominibus, respondetur multis modis: uno modo quod hoc est
verum si attendatur solummodo meritum et dignitas principantis, non autem si
attendatur utilitas boni communis. Aliter dicitur quod hoc est verum de iusto
naturali in particulari (puta quod non est iustum naturale ut isti principentur
omnibus aliis nisi tali modo differant ab omnibus illis quibus principantur; per40
quem modum iustum est ut ille vir principetur uxori sue vel uxoribus, et pater
filiis, et iste dominus servis qui naturaliter sunt servi, secundum Aristotelem 1o

Politicorum), sed non est verum de iusto positivo. Nam cum sepe sit iustum et
naturale ut aliquis dominetur multis sibi similibus et equalibus in communitate
perfecta (quia <si> sunt tot similes et equales secundum virtutem quod non45

possunt utiliter omnes simul principari, et tamen talis communitas sine princi-
pante non potest consistere, secundum Aristotelem), et tamen non est iustum
naturale ut magis principentur isti quam illi, necesse est quod per iustum posi-
tivum determinetur quod isti principentur, vel simpliciter secundum totam vitam
suam vel ad tempus. Et sic, non obstante quod non sit iustum naturale ut iste50
principetur secundum totam vitam suam sibi similibus et equalibus, qualiter
intelligit Aristoteles, tamen potest ex causa fieri iustum positivum, quod Aris-
toteles negare non intendit.

22 ei]  eis MF   31 poterit]  Ly: poteris W   32 optimus]  hominum added Ly   38 attendatur]
attenditur Ed   40 omnibus2]  omitted MF   42 servis]  suis added Mz   43 cum]  omitted Ly   45 quia]
Kilcullen: quia si W   47 tamen]  quia Ed   48 isti]  omitted Pz | illi]  quare added MF   50 sic]
Kilcullen: sicut W

34 Aristotelem] above, 13.7



194 3.1 Dialogus

Discipulus: Quomodo potest esse iustum naturale quod aliquis principetur sibi
similibus, et tamen non est iustum naturale quod ille principetur sibi similibus, 55
nec est iustum naturale quod ille principetur sibi similibus, et sic de singulis?

Magister: Respondetur quod ista interrogacio tua procedit ex ignorancia primi-
tivorum, scilicet logicalium, que nullus desudans cuique sciencie ignorare
deberet; aliter enim procedet sophistice quando putabit se demonstrative proce-
dere. Dicitur ergo quod, sicut sepe tam universalis quam particularis est necessa- 60

ria et tamen quelibet singularis est contingens, ita possible est quod particularis
sit secundum iusticiam naturalem et tamen nulla singularis. Quare possible est
quod aliquem debere principari sibi similibus sit iustum naturale, et tamen non
est iustum naturale istum principari debere sibi similibus, nec est iustum illum
debere principari sibi similibus, et sic de singulis. Et sicut possibile est quod 65
proposicio cathegorica de disiuncto extremo in qua subiciuntur termini discreti
contenti sub aliquo termino communi sit necessaria, et tamen quod disiunctiva
correspondens cum modo necessitatis sit falsa, et ideo nulla singularium illarum
sit necessaria, ita potest contingere quod talis sit vera, “Istum vel illum” (et sic
de singulis) “principari sibi similibus est iustum naturale”, si fit cathegorica de 70
disiuncto subiecto, et tamen quod disiunctiva sit falsa, et per consequens que-
libet singularis est falsa. Ut igitur (secundum istos) absque omni decepcione in
talibus procedatur, diligentissime est cognoscenda differencia inter proposicio-
nem disiunctivam et de disiuncto extremo, et inter proposicionem de eisdem
terminis acceptam in sensu composicionis et in sensu divisionis (secundum 75
quosdam), vel inter diversos sensus talium proposicionum secundum amphibo-
logiam (secundum nonnullos): quia sepe propter ignoranciam diversitatis inter
tales proposiciones et sensus, intellectus auctorum in pluribus ignoratur, dum
putantur unum habuisse sensum et quandoque alium — immo quandoque
contrarium — habuerunt, et variis modis sophismata fiunt in talibus (quamvis 80
ignoranter a multis) dum unus sensus vel proposicio equipollens sophistice
infertur ex alio aut econverso, vel ex proposicione in uno sensu accepta, vel ex
uno sensu, inferuntur illa que non ex ipso sed ex alio sensu sequuntur, vel

55 sibi]  omitted Ed   56 nec…similibus]  omitted Ed   60 quod sicut]  omitted Pz | sepe]  omitted Ed
61 et] Fr: ut Mz, cuius Ed | tamen]  cum Mz   62 singularis] erit secundum iusticiam naturalem
added Ed   64 nec…65 similibus]  omitted Ed   66 termini]  termino Ed | discreti contenti] discreto
contento Ly   70 fit] Mz: sit W   78 sensus]  et added MF   79 putantur] putatur  MF | et] omitted
MF | quandoque1]  habent Ly   81 ignoranter]  ignorantur Ly | equipollens]  equivalens Ed   82 vel1]
omitted Ed

60 quod…61 contingens]  Cf. Ockham, SL, II, 9.30-8 (p. 274), and III-3, 34.30-42 (pp. 717-8)
73 inter…74 extremo]  Cf. SL, II, 37.11-18 (p. 355), and III-4, 5.136-143 (pp. 768-9)   76 amphibo-
logiam]  Cf. SL, III.4, 5.76-93 (pp. 766-7), 174-99 (p. 770), and 8.36-43 (pp. 787-8)



195Liber 2, Capitulum 17

econverso unus sensus sophistice concluditur ex illis ex quibus alius sensus vero
argumento potest inferri; pluribus eciam aliis modis fiunt sophismata in talibus85
propter ignoranciam distinccionis huius sensus earumdem proposicionum secun-
dum vocem.

Discipulus: Recitasti duos modos respondendi ad Aristotelem. Nunc recita
alium, si occurrerit.

Magister: Aliter dicitur quod non est iustum aliquos (vel aliquem) semper90

principari, nisi tantum differant (vel differat) a subiectis quantum differunt dii et
heroes ab hominibus, si probabiliter timetur quod equales, si non equaliter
honorentur, periculosas dissensiones et sediciones procurabunt.

Discipulus: Secundum ista discurre per auctoritates que allegate sunt supra, c.
13o.95

Magister: Primam auctoritatem Aristotelis concedit ista opinio sicut sonat. Ad
secundam dicitur quod quando sunt plures equales in aliqua communitate
perfecta, vult Aristoteles quod expedit omnes participare principatu “secundum
partem” (id est, quandoque principari, quandoque subici), quando probabiliter
timetur quod aliter periculose sediciones orientur nisi quilibet qui est eque100
dignus aliquando principetur. Si autem de huiusmodi sedicione minime formida-
tur, expedit, si aliquis invenitur idoneus, ut unus tamquam rex omnibus princi-
petur, eciam secundum totam vitam suam, nisi presumatur quod velit principa-
tum regalem in tyrannidem convertere vel timeatur de aliquo alio malo quod
posset propter aliquam maliciam accidere.105

Ad aliam autem per Aristotelem, “Quod enim equale idem similibus”,
responsum est prius.

Ad aliam, cum accipitur ab Aristotele quod nullus est dignus principari
regaliter nisi superet omnes alios omnibus bonis, respondetur quod hoc verum
est si solummodo attendantur meritum et dignitas persone illius qui debet esse110
rex, non habendo respectum ad bonum commune.

Ad aliam, cum accipitur quod regnum est secundum aristocraciam institu-
tum, in qua solummodo principantur qui sunt ceteris meliores, respondetur quod
si in aliqua communitate volente aristocratice regi inveniuntur aliqui pauci

98 principatu]  principatum Ly   99 quando]  quandoque MF   104 timeatur]  timetur Ed
109 regaliter] Pz:  regulariter W

96 Primam] 13.12    97 secundam] 13.23    106 aliam] 13.28    107 prius] 15.17    108 aliam] 13.42
and 2.38    112 aliam] 13.44



196 3.1 Dialogus

ceteris meliores, iustum est quod illi (nisi aliquid aliud impediat) ceteris princi- 115

pentur. Si autem non inveniuntur aliqui pauci qui sunt ceteris meliores, sed sunt
multi in sapiencia et virtute equales, et tot quod non esset expediens omnes
principari, tunc non potest fieri ut principantes aristocratice sint ceteris meliores,
et tamen principatus aristocraticus est toti communitati expediens, si principa-
tum regalem noluerit sustinere; et utilius tunc erit aliquos paucos de equalibus 120
ad principandum omnibus assumere quam principatum politicum, oligarchicum
vel democraticum instituere.

Ad illud quod dicitur deum elegisse optimum de toto populo in primum
regem Israel, scilicet Saulem, respondetur quod Saul non erat melior secundum
sapienciam et virtutem omnibus aliis; Samuel enim erat multo melior illo, et 125
forte quamplures alii ipsum virtute et sapiencia excesserunt. Propter tamen
staturam proceram ipsius dicebatur quod non erat ei similis in omni populo, quia
(ut habetur ibidem) “alcior fuit omni populo ab humero et sursum”. Ex isto
colligunt multi quod non est necesse universaliter absque omni excepcione
semper eligere meliorem in regem, quia Samuel non fuit electus in regem et 130
tamen fuit multo melior Saule.

Discipulus: Dic breviter, applicando predicta ad papam, quomodo respondetur
ad prescripta inquantum probare videntur quod nullus tamquam papa preesse
debet cunctis fidelibus nisi omnes superet sapiencia et virtute.

Magister: Dicitur quod si inveniretur aliquis catholicus cuius excellencia talis 135
esset nota, ille (nisi aliquid singulare specialiter impediret) deberet preesse toti
communitati fidelium, ita quod si aliquis alius eligeretur (vel eciam ante presi-
dens extitisset) minus perfectus, amore communis boni ei de necessitate salutis
cedere teneretur, nisi cessionem huiusmodi aliqua specialis racio impediret. Si
autem non inveniretur aliquis qui taliter excederet, de equalibus esset aliquis 140
assumendus, quia quamvis non sit iustum naturale vel divinum ut iste assuma-
tur, tamen iustum naturale est ut aliquis assumatur. Et ideo, quia non omnes
equales debent presse, expedit ut si non possit racionabiliter aliter quam per
sortem, quod per sortem aliquis de equalibus preferatur, quemadmodum aposto-
li, propter omnimodam equalitatem quam perpenderunt inter Mathiam et Ioseph 145

qui vocabatur Barsabas, sortes eisdem dederunt et eum super quem sors cecidit
ad apostolatus officium assumpserunt. Si autem aliqui discernuntur in aliquibus

125 erat]  fuit MF   126 quamplures]  complures Ly   128 fuit] in added Ed | omni] universo S
136 preesse]  preferri Ed   138 minus perfectus]  unus vel alius MF   143 per]  omitted MF
146 sortes]  sortem Ed

123 illud] 13.50    128 ibidem] 1 Sam. 10:23   144 apostoli] Acts 1:23-6



197Liber 2, Capitulum 18

inequales, quamvis non in sapiencia et virtute, tunc ad inequalia potest respectus
haberi, pro temporis qualitate: quia in uno tempore posset haberi iuste respectus
ad unum et in alio tempore ad contrarium; uno enim tempore posset iuste haberi150
respectus ad amicorum potenciam et alio tempore ad carenciam amicorum; et
sic de aliis a sapiencia et virtute putant quidam consimiliter esse dicendum.

Capitulum 18

Discipulus: Audivi quomodo respondetur ad illa quibus videbatur probatum
quod nullus deberet fieri summus pontifex et caput cunctorum fidelium nisi
excelleret omnes alios sapiencia et virtute. Nunc narra quomodo respondetur ad
illa quibus supra c. 2o huius secundi ostenditur, quod non expedit communitati5
fidelium subici uni capiti et prelato, quia expedit sibi quod regatur a pluribus.
Ante omnia autem peto ut dicas propter quam utilitatem, secundum istos, magis
expedit communitati fidelium regi ab uno quam a pluribus.

Magister: Huius dicunt esse utilitates plures, quarum una est quod facilius
habetur accessus ad unum quam ad plures propter hoc, quod plures non semper10
reperiuntur in eodem loco; non modicum autem expedit subiectis pro diversis
necessitatibus facilem posse habere accessum ad principantem, propter quod
principes tam seculares quam ecclesiastici sunt reprehensibiles reputandi qui
inaccessibiles exhibent se subiectis. Alia utilitas est quia unus principans facilius
potest regulariter (quando occurrit necessitas) facere iudicium et iusticiam et15
pericula vitare quam plures. Si enim unus est principans, quandocumque oportet
facere iudicium et iusticiam et periculum aliquod vitare, non est necesse quod
alium prestoletur. Si autem essent plures principantes, quamvis necesse esset
celeriter talia expedire nec sine periculo differri valerent, oportet unum alium
vel alios expectare. Tercia utilitas est quod facilius potest corrigi unus, si exor-20

bitaverit, quam plures, quia plures haberent plures defensores quam unus. Quar-
ta est quod, cum sine consilio multorum nulla possit bene regi magna communi-
tas (iuxta illud Salomonis, Proverbiorum 24o, “Erit salus ubi multa consilia”;
unde et in laudem dicitur Romanorum, 1o Maccabeorum 8o, quod “quotidie
consulebant trecentos viginti consilium agentes semper de multidudine, ut que25
digna sunt gerant”), melius regetur eorundem communitas si unus aliis principe-
tur, qui de tempore et loco consilii et omnibus aliis (puta de consiliariis admit-
tendis vel repellendis, et consimilibus), valeat ordinare, quam si principarentur

152 virtute]  Ly: nec added W   18.5 quibus] que MF   7 autem]  Kilcullen: enim W   9 dicunt]  Ly:
debent W | est]  omitted Mz   10 quod]  omitted Pz   12 accessum]  excessum MF; changed to
accessum Fr   19 valerent]  valeret Ly   27 de1]  omitted Pz | aliis]  omitted Ed

18.23 Proverbiorum] 24:6   24 1 Maccabeorum] 8:15



198 3.1 Dialogus

plures quorum unus alium, eciam si machinaretur in malum rei publice, non
posset faciliter excludere a consilio et ceteris quibusque agendis. Quinta est quia 30
plura negocia et pluribus modis et cum minori labore potest expedire unus quam
plures, quia pluribus modis potest accidere impedimentum ne plures simul de
eisdem negociis diffiniant.

Propter has et alias utilitates plures, dicunt isti quod magis expedit communi-
tati fidelium regi ab uno optimo viro quam a pluribus optimis viris, et similiter 35

magis expedit sibi regi ab uno bono et sapiente qui de consilio velit agere
sapientum <qui aliter non est bonus> quam a pluribus bonis et sapientibus.
Hinc, ubi prius, dicitur in laudem Romanorum, “Commitunt uni homini
magistratum suum per singulos annos dominari universe terre sue, et omnes
obediunt uni”, et tamen, ut allegatum est, trecenti viginti erant consiliarii 40
quotidie consulentes. Hinc Abimelech, ut habetur Iudicum 9o, astute suasit per
fratres matris sue viris Sichen ut reciperent eum in dominum, pretendens id
quod fuit eis utilius si ipse fuisset bonus, dicens: “Loquimini ad omnes viros
Sichem: Quid vobis est melius, ut dominentur vestri septuaginta viri omnes filii
Ierobaal, an ut dominetur vobis unus vir?” 45

Capitulum 19

Discipulus: Audivi utilitates aliquas propter quas isti dicunt quod magis expedit
communitati fidelium regi ab uno fideli quam a pluribus. Nunc narra quomodo
respondetur ad allegaciones que contrarium probare videntur que supra c. 2o

huius secundi sunt inducte. 5

Magister: Ad  primam  illarum, cum adducitur quod per illum (vel illos)
maxime expedit regi totam congregacionem fidelium cuius (vel quorum) iudi-
cium est cercius et melius in iudicando et discernendo que sunt procuranda
tamquam utilia et que tamquam inutilia et nociva sunt penitus repellenda,
respondetur quod hoc non est universaliter verum, licet sit verum in casu. Con- 10
stat enim quod iudicium concilii generalis, in quo convenire debent meliores et
sapientores de omnibus provinciis et regionibus Christianorum, est cercius et
melius quam iudicium unius, vel paucorum qui in aliquo uno loco valent conti-
nue commode commorari, et tamen non expedit semper esse concilium generale
pro communitate fidelium gubernanda; quamvis in casu eciam pro quibusdam 15

29 publice]  vel added MF   35 viris] omitted MF   36 bono] omitted Ed   37 sapientum] Scott:
sapientum qui aliter non est bonus W   38 in]  ad Ly   41 consulentes]  consiliantes Ed
42 reciperent]  acciperent Ed   19.4 2] Ly: 1 W   6  primam ]  terciam Ly   8 et1] vel Ed   15 in casu]
omitted Ed | pro quibusdam]  per quod MF

41 Iudicum] 9:1-2   19.6  primam ] 2.68



199Liber 2, Capitulum 19

negociis specialibus que per unum vel paucos non possunt congrue expediri sit
expediens concilium generale convocari et ipsius sequi sentenciam; pro negociis
autem que per unum vel pauciores possunt utiliter expediri non expedit congre-
gari concilium generale. Et ita regulariter magis expedit communitatem fidelium
regi ab uno vel paucis quam a concilio generali. Sic eciam regulariter expedit20
magis communitati fidelium regi ab uno optimo vel bono utente consilio suffi-
cienter bono quam a pluribus simul principantibus, quia melius est ut plures,
absque quorum consilio non bene regeretur communitas fidelium, sint tantum-
modo consiliarii unius optimi aut boni, qui possit eos quando erit expediens
invitare et omnes aut quosdam vocare et diversis diversa committere, quam25
quod huiusmodi omnes sint principantes sive rectores. Quia necesse esset sepe
omnes convenire pro negociis que possent expediri per paucos. Alie eciam
difficultates et incommoditates plures acciderent, que vitantur si unus optimus
aut bonus, habens consiliarios sufficientes et eque bonos sicut essent plures
principantes, regit. Principatus enim neque sapienciam neque bonitatem largitur.30

Ad Aristotelem autem, qui probare videtur in politicis quod magis expedit
communitatem regi a pluribus optimis quam ab uno quia turba melius iudicat
quam quisque unus, respondetur quod plures melius et cercius sepe iudicant
quam unus et turba melius quam unus, et ideo tunc requiritur disceptacio,
consiliacio et iudicium plurium: non tamen tamquam principancium necessario,35
sed sepe sufficit ut adsint tamquam consiliarii solummodo. Ita enim disceptat,
consiliatur et iudicat, discernendo inter bonum et malum, iustum et iniustum,
ille qui solummodo est consiliarius habens intencionem bonam, sicut si esset
principans. Sepe eciam pro agendis sufficit deliberacio et iudicium unius solius.
Et ideo magis expedit toti communitati fidelium quod principetur unus supre-40

mus principans, qui negocia pro quibus ipse solus sufficit expediat per seipsum
et alia pro quibus pericia ipsius solius non sufficit expediat de consilio aliorum,
quam quod principentur tales plures, quos pro omnibus negociis, parvis et
magnis, facilibus et difficilibus, oporteat convenire.

Ad aliam auctoritatem Aristotelis, que videtur asserere quod multi multis45
oculis et multis auribus plura percipiunt et melius quam unus duobus oculis et
duabus auribus, et similiter multi plura possunt operari multis manibus et multis
pedibus quam unus duabus manibus et duobus pedibus, et ita magis expedit

20 regulariter] Mz: omitted W   21 magis] Ly: omitted W | uno]  sufficienter added Ed | sufficienter
bono]  omitted Ed   25 invitare]  mutare Mz, mutari Fr   26 esset]  erit MF   34 tunc]  bene Ed
38 sicut]  primo added MF   39 principans] et participans added Ly   43 plures]  Ly: primo W | quos]
omitted MF   45 que]  omitted Pz

31 Aristotelem] 2.80   45 aliam] 2.85



200 3.1 Dialogus

regimen plurium quam unius, respondetur quod si unus bonus et sapiens regat
communitatem fidelium, non solum utitur duobus oculis et duabus auribus ac 50
eciam duabus manibus et duobus pedibus, sed interdum utitur multis huiusmodi
organis. Et magis expedit quod interdum utatur solummodo duobus oculis et
duabus manibus quam multis; interdum vero magis expedit quod utatur multis
quam solum duobus. Et ideo magis expedit communitati fidelium quod regatur
ab uno, qui aliquando, prout expedit, utatur sua sufficiencia propria, aliquando 55

aliena, quam a pluribus qui absque necessitate ad omnia expedienda conveniant.

Ad illud quod ibidem accipitur, Actuum 15o, quod “convenerunt apostoli et
seniores videre de verbo hoc”, quasi semper magis expediat negocia terminari et
diffiniri per plures quam per unum, respondetur quod aliquando magis expedit
negocia terminari per plures quam per unum, et aliquando magis expedit quod 60
tractentur per unum, et ideo expedit communitati fidelium ut regatur ab uno
optimo, vel saltem bono, qui solus aliqua negocia et questiones tractet et diffi-
niat, aliqua vero tractet cum aliis, pluribus vel paucioribus, secundum quod erit
expediens, et diffiniat. Et ideo in casu de quo fit mencio Actuum 15o erat expe-
diens ut de verbo illo non unus solus sed plures conquirerent, et convenerunt 65
apostoli et seniores, non quidem omnes principantes communitati fidelium, sed
tamquam necessarii et utiles uni principanti et capiti omnium pro favore vel
consilio prestando. Quandoque enim vocantur aliqui ad aliquos tractatus in
quibus sufficit sapiencia unius magis pro favore prestando contra resistentes vel
inobedientes quam pro consilio requirendo. 70

Ad Innocencium vero papam, cum dicit quod facilius invenitur quod a
pluribus senioribus queritur, respondetur quod hoc de multis dubiis continet
veritatem; quando tamen ad alicuius invencionem sufficit unus solus qui tunc
non indiget favore vel auxilio aut consilio plurium, melius est quod queratur et
inveniatur ab uno quam a pluribus. 75

Ad aliam vero allegacionem, que fundatur in hoc, quod plures sunt minus
pervertibles et corruptibiles a maliciis et concupiscenciis et passionibus pravis
quam unus, et per consequens magis expedit communitati fidelium a pluribus
regi quam ab uno, quia magis expedit sibi regi ab illo (vel illis) cuius (vel quo-
rum) voluntas est minus pervertibilis et corruptibilis a passionibus pravis, 80
respondetur quod aliquo modo voluntas unius est minus pervertibilis et corrupti-

51 multis]  modis added Ly   54 expedit] toti added Ed   59 respondetur…60 unum]  omitted MF
65 de…illo] omitted MF | conquirerent]  exquirerent Ed | et] omitted MF   68 prestando]  omitted Ed

57 illud] 2.92  |  Actuum] 15:6   71 Innocencium] 2.97    76 aliam] 2.103



201Liber 2, Capitulum 19

bilis a passionibus pravis et affeccionibus quam voluntas plurium. Ad cuius
evidenciam dicitur esse sciendum quod voluntatem plurium vel multitudinis
esse pervertibilem dupliciter potest intelligi, vel quod sit pervertibilis secundum
se totam (accipiendo totam syncategoreumatice) vel secundum partem. Primo85
modo voluntas plurium est minus pervertibilis quam voluntas unius. Secundo
modo voluntas plurium est magis pervertibilis quam voluntas unius determinati,
puta voluntas istius vel illius; cicius enim et facilius perverti potest et corrumpi
aliqua multitudo secundum partem quam unus solus, quia ad corrupcionem
cuiuslibet de illa multitudine corrumpitur illo modo et pervertitur ipsa multitudo,90
quia quamvis non pervertantur singuli, tamen in multitudine ipsa aliqua perver-
sio reperitur. Ad bonitatem et idoneitatem principantis requiritur quod nec eciam
secundum partem sit perversus, et ideo magis expedit communitati fidelium regi
ab illo qui eciam secundum partem est minus pervertibilis. Talis autem est unus
et non plures, et ideo magis expedit communitatem fidelium regi ab uno quam a95
pluribus.

Ad auctoritatem autem Aristotelis que accipitur ex 3o Politicorum c. 8o,
respondetur quod in casu, quando pauci non sufficiunt ad perfecte videndum
quid est agendum et quid omittendum (quamvis aliquo modo hoc perpendant
imperfecte), tunc expedit multitudinem convenire: non quidem ad100

principandum, sed ad deliberandum et inveniendum quid est toti communitati
expediens et ad consulendum quid facere principans teneatur. Quod si
principans nollet sequi eorum consilium et immineret periculum notabile,
haberent corrigere ipsum. Ideo autem in tali casu expedit multitudinem
convenire modo predicto, quia omnes simul sunt aliquid melius quam pauci, et105
tam circa mores quam circa intellectum possunt plura videre. Quando autem
pauci sufficiunt ad videndum perfecte quid est agendum et quid omittendum,
non expedit multitudinem convenire ad tractandum, sed melius est quod
conveniant pauci, sufficientes tamen. Et ideo quando unus sufficit, non oportet
convenire multos; et si unus non sufficit ad inveniendum quid necesse est fieri,110
expedit ut quot sufficiant, multos vel paucos, valeat convocare et procedere de
consilio eorundem, ita ut non principentur cum ipso.

Per predicta patet quomodo respondetur ad auctoritatem Aristotelis cum
innuit quod plures sunt magis impervertibiles quam unus. Quia dicunt quod uno
modo sunt magis impervertibiles, et alio modo sunt magis pervertibiles: non115

82 voluntas] omitted Ed   92 reperitur]  et quia added Ed   93 et]  omitted Ly   95 expedit] omitted
Mz   99 hoc]  omitted Ed   103 immineret] immineat Ed   114 innuit]  innuitur Ed

85 totam syncategoreumatice]  cf. SL, II, 6.20-25 (p. 268)   97 auctoritatem] 2.121
113 auctoritatem] 2.130



202 3.1 Dialogus

quidem ut omnes simul pervertantur facilius quam aliquis unus determinatus,
sed quia facilius invenitur perversitas inter eos quam in uno determinato, quia
quocumque eorum perverso reperitur inter omnes perversitas, quamvis non
oporteat quod in aliquo uno determinato reperiatur perversitas. Ad bonitatem
autem et idoneitatem principantis requiritur quod nulla in ipso sit perversitas. Et 120
ideo, quandoque reperitur perversitas in aliqua multitudine, eciam in uno solo
illius multitudinis, eo ipso illa multitudo non est idonea ad principandum, iuxta
Apostolum, ad Galatas 5o, “Modicum fermentum totam massam corrumpit”.
Quare magis expedit communitati fidelium ut regatur ab uno quam a pluribus
simul principantibus et vicem unius gerentibus, quia non ita faciliter reperitur 125
perversitas in uno sicut in quacumque multitudine, quantumcumque parva, cuius
ille unus sit pars et alius cum eo, qui ita perverti potest sicut ipse.

Discipulus: Secundum ista numquam essent vocandi plures, nec eciam multitu-
do, ad consilium, cuius oppositum non solum Aristoteles et alii, sed eciam ista
opinio tenet. Quia facilius invenitur perversitas in multitudine et inter quosque 130
plures quam in uno solo; perversitas autem summe fugienda est.

Magister: Respondetur quod quandoque unus sufficit, ita quod nec consilio nec
favore indiget aliorum, non sunt vocandi plures, quia frustra fit per plures quod
eque bene fieri potest per unum. Sed quando unus non sufficit ad perfecte
videndum vel agendum id quod agendum est, tunc expedit vocare plures, vel pro 135
consilio vel pro auxilio vel pro favore, quia sicut inter plures et in multitudine
potest inveniri perversitas, ita inter plures et in multitudine maior sciencia et
prudencia et bonitas reperitur. Et ideo quando unus non sufficit, convenire
debent plures — quamvis hoc possit esse indifferens ad bonum et ad malum:
plures enim convenientes interdum bene et interdum male procedunt, et ideo, 140

quando propter bonitatem eorum qui convenire habent probabiliter creditur quod
recte consulent et facient, agendum est ut conveniant, si unus non sufficit;
quando autem probabiliter invenitur quod a rectis itineribus deviabunt, impe-
diendi sunt ne conveniant, quia melius est nichil agere quam malum facere.
Unde si probabiliter creditur quando aliqui ad generale concilium convocantur 145
quod non rite concilium celebrabunt, impediendi sunt ne conveniant; si autem
probabiliter creditur quod rite concilium celebrabunt, agendum est ut conve-

123 fermentum]  fermenti Ed   126 quantumcumque parva]  omitted Ed   127 unus]  unius Ed
128 ista]  sequitur quod similiter added Ly   130 tenet]  patet consequencia added Ly   138 non]
omitted MF, added Frb   142 consulent]  consulant Ly | facient]  faciant Ed   147 est]  omitted Pz

123 ad Galatas] 5:9



203Liber 2, Capitulum 20

niant, nisi credatur quod minus utilitatis faciant quam sit incommoditas quam
incurrent ex laboribus et expensis.

Discipulus: Nunc narra quomodo respondetur ad verba Aristotelis quibus150
videtur concludere quod aristocracia melior et eligibilior est quam regnum.

Magister: Respondetur quod non intendit Aristoteles concludere quod simplici-
ter et semper melior est et eligibilior aristocracia quam regnum, eciam si regitur
ab uno optimo vel bono, sed intendit concludere quod interdum melior est et
eligibilior aristocracia quam regnum. Quia enim tota multitudo principancium in155
aristocracia non est secundum se totam ita pervertibilis sicut unusquisque qui
esset de illa multitudine, et maior est prudencia et eciam virtus seu bonitas in
tota multitudine quam in uno, ideo potest accidere quod melius sit ut plures
principentur aristocratice quam unus regaliter, quia ille unus qui regaliter princi-
paretur posset perverti aliis non perversis. Peius est autem quod aliquis perverta-160

tur quando solus principatur quam quando principatur cum aliis; si enim perver-
tatur quando principatur cum aliis, minora et pauciora mala facere potest regula-
riter quam si solus principans pervertatur. Et ideo quandoque melior est et
eligibilior aristocracia quam regnum. Sepe tamen et communius, et ideo quo-
dammodo simpliciter, melius est regnum quam aristocracia propter utilitates que165
dicte sunt prius c. 18o et propter alias plures. Et hinc est quod antiqui racio-
nabiliter aliquando aristocraciam mutabant in regnum et aliquando regnum in
aristocraciam, sicut de Romanis et aliis quampluribus gentibus possent poni
exempla quamplura; aliquando enim principabantur reges et aliquando plures
simul, et plures tam Romani quam alie gentes huiusmodi transmutaciones170
fecerunt.

Capitulum 20

Discipulus: Occasione eorum que ultimo recitasti interrogandum duxi an secun-
dum istam opinionem expediat communitati fidelium ut habeant potestatem
transmutandi principatum aristocraticum in principatum similem principatui
regali et econverso, ut habeant potestatem constituendi unum summum pontifi-5
cem qui omnibus aliis presit, et eciam habeant potestatem constituendi seu

149 incurrent]  incurrerent Ly   153 et eligibilior] omitted MF | eciam si]  Kilcullen: et MF, omitted
Ed | regitur…155 regnum] omitted Ed   155 Quia]  quando Ed   158 ideo]  tunc Ed   159 unus
regaliter] Kilcullen: unus regulariter MF; unus Ed | unus2]  omitted Ed   160 posset] potest Ly
163 si]  omitted Ed | pervertatur]  pervertetur Mz, perverteretur Fr   167 aristocraciam]  tantum
added MF   20.2 an]  scilicet added Ed   4 in]  Ly: et W   5 econverso]  ita added Ly

150 verba Aristotelis] 2.139



204 3.1 Dialogus

eligendi simul plures summos pontifices qui, equalem potestatem habentes,
simul aristocratice regant et presint fidelibus aliis universis — ut unum principa-
tum in alium indifferenter, sicut videbitur expedire, valeat transmutare, ad
modum quo gentes principatum aristocraticum racionabiliter transmutaverint in 10
regalem et econverso.

Magister: Circa hoc diverse sunt opiniones, et (stante opinione que ponit quod
aliquibus aliquando melior est principatus aristocraticus principatu regali et
aliquando eisdem precellit principatus regalis) una est quod expedit communitati
fidelium ut habeat talem potestatem transmutandi principatum aristocraticum in 15
principatum unius summi sacerdotis et econverso, secundum quod necessitas et
qualitas temporis unum principatum vel alium exigit et requirit.

Discipulus: Pro ista opinione aliquas allegaciones adducas

Magister: Pro ipsa potest taliter allegari. Sicut expedit ut “secundum varietatem
temporum statuta varientur humana” (Extra, De consanguinitate et affinitate, 20
Non debet reprehensibile), sic expedit ut secundum varietatem temporum
principatus varientur humani. Sed ecclesia Christi habet potestatem principaliter
super humanos principatus quantum ad omnia que sibi expediunt. Ergo habet
potestatem variandi huiusmodi principatus.

Discipulus: Dici posset quod principatus quo summus sacerdos principatur 25

cunctis fidelibus non est humanus sed divinus, quia a solo deo institutus existit;
ergo non decet, et per consequens non expedit, ut ecclesia super principatum
papalem habeat potestatem.

Magister: Hec responsio impugnatur, quia licet principatus papalis sit quoad
hoc divinus, quod Christus ordinavit ipsum debere esse in ecclesia, quantum ad 30
multa tamen videtur esse humanus. Nam ad homines pertinet ordinare quis
assumi debeat ad ipsum, et qui debeant eligere, et qui debeant assumptum
corrigere si correccione indigeat, et consimilia. Ergo consimiliter quantum ad
hoc erit humanus, quod per homines debeat ordinari an unus tantummodo vel
plures, quando expedierit, ad talem assumi debeat principatum. 35

Amplius, communitati fidelium, quantum ad omnia que necessaria sunt pro
hiis que sunt propria Christianis, optime est provisum, et non minus bene quam

7 simul plures] similes Mz   10 transmutaverint]  transmutarent Ed   18 Pro…adducas] omitted Ly
aliquas] alias Mz   23 principatus]  omitted MF   27 ecclesia]  eciam Ed   32 debeant1] Scott: debent
W | debeant2]  debent Ed   37 non]  ideo MF

20.12 opinione] 19.163    17 qualitas temporis]  See Miethke, Texte, p. 364, n. 37.   21 Non debet
reprehensibile] X 4.14.8, col. 703



205Liber 2, Capitulum 20

cuique alii communitati vel genti, ut in omnibus talibus, quantum ad omnia que
expediunt, et ut expediunt, habeat potestatem. Sed si ecclesia haberet potestatem
transmutandi principatum qui inciperet esse minus expediens in alium principa-40
tum magis expedientem, melius esset provisum quam si potestatem huiusmodi
non haberet. Ergo cum in talibus sit optime provisum sibi, habet potestatem
transmutandi principatum unius in principatum plurium, si adverterit quod sit
magis expediens ut regatur a pluribus principatu aristocratico quam ab uno solo.

Rursum, non minus expedit communitati fidelium ut habeat potestatem45
tollendi principatus qui incipiunt esse onerosi vel minus utiles quam tollendi
consuetudines onerosas, cum nichil possit plus nocere ecclesie quam principatus
onerosus et inutilis, iuxta sentenciam Augustini, qui, ut legitur dist. 83a, Nemo,
ait: “Nemo quippe in ecclesia amplius nocet quam qui perverse agens nomen vel
ordinem sanctitatis et sacerdotis habet”. Ex quo colligitur quod nichil amplius50

nocet ecclesie quam princeps perversus et principatus perversus. Quare, si
ecclesia animadvertat quod ecclesia perverse vel minus utiliter regitur ex hoc
quod unus solus omnibus principatur, expedit ut habeat potestatem talem princi-
patum in alium qui pro tempore erit utilior transmutare.

Adhuc, non expedit ecclesie illi principatui alligari qui potest in principatum55
pessimum transmutari. Sed principatus quo principatur unus solus potest in
principatum pessimum transmutari, quemadmodum principatus regalis, non
obstante quod sit optimus, quantum est ex natura principatus, potest in tyranni-
dem, qui est principatus pessimus, transmutari, secundum quod Aristoteles in
ethicis et in politicis asserit et probat aperte. Ergo non expedit ecclesie ut princi-60
patui quo principatur unus solus taliter astringatur quod non possit illum in
principatum alium, scilicet aristocraticum, utiliorem pro tempore transmutare.

Preterea, ut eciam lex civilis testatur, “In rebus novis constituendis evidens
debet esse utilitas ut recedatur ab eo iure quod diu equum visum est”, ex quo
colligitur quod propter evidentem utilitatem est novitas facienda, ita eciam ut65
recedatur ab eo iure quod diu equum visum est. Sed non magis recedendum est a
iure quam a principatu, quia in omni communitate nichil potest esse magis
servandum quam ius. Quod enim iuri non congruit nullo modo est servandum.
Ergo propter evidentem utilitatem est novitas facienda ut recedatur a principatu

38 cuique alii]  cuicumque Ed   53 quod]  omitted Ly | principatur]  principetur Ed   55 expedit]
impedit Ly | alligari]  allegari Fr Ly   58 optimus]  tamen added Ly   60 et1…politicis]  omitted Ed
67 magis]  maius MF

48 Nemo] D.83 c.2, col. 293.   59 Aristoteles] Cf. Nicomachean Ethics VIII.10, 1160b 9-12, and
Politics III.7, 1279b 5.   63 lex civilis] Digest, 1.4.2, p. 35



206 3.1 Dialogus

qui diu racionabilis et equus apparuit. Quare, si appareat evidenter ecclesie pro 70

aliquo tempore quod maior utilitas proveniret ecclesie ex principatu aristocratico
quo plures simul regent communitatem fidelium quam ex principatu unius, est
talis novitas facienda ut a principatu unius qui diu equus visus est et utilis
recedatur.

Item, quod in favorem et utilitatem inductum est aliquorum non debet in 75
eorum dampnum et dispendium retorqueri. Sed principatus cui debeant subdi
universi fideles inductus est in favorem et utilitatem cunctorum fidelium. Ergo
si aliqua species principatus incipit esse dispendiosa fidelibus vel minus utilis,
expedit ut illa species principatus in aliam utiliorem pro tempore transmutetur.
Quare ecclesia habet potestatem constituendi principatum aristocraticum super 80
cunctos fideles, si perpendunt quod principatus unius incipit esse dispendiosus
fidelibus.

Amplius, secundum Leonem papam, ut legitur dist. 45a, c. Licet nonnum-
quam, “Quod provisum sit ad concordiam” tendere non debet “ad noxam”. Ex
quo concluditur quod quicquid provisum est ad concordiam tollendum est si 85
tendit ad noxam. Sed principatus unius summi pontificis provisus est ad concor-
diam cunctorum fidelium, scilicet ut unus preesset aliis “ne fieret scisma”,
secundum glossam, ibidem. Ergo si principatus unius summi pontificis tendit ad
noxam, scilicet ad amorem dominandi seu tyrannice principandi, vel eciam ad
scisma periculosum inter Christianos (si videlicet maior et potencior temporali- 90
ter aut equalis pars Christianorum nullo modo vult sustinere principatum unius
summi pontificis, et tamen vult sustinere principatum aristocraticum multorum
simul regencium quorum quilibet sit summus pontifex, quemadmodum aliquan-
do fuerunt simul plures imperatores et aliquando in eadem causa sunt plures
iudices equalem potestatem habentes), tollendus est, saltem ad tempus, principa- 95
tus unius regali principatui similis, et instituendus est, saltem quousque predicta
mala seu pericula et consimilia cessent, aristocraticus principatus.

Rursus, cessante causa cessare debet effectus (Extra, De appellacionibus,
Cum cessante). Sed communis utilitas est causa quare unus summus pontifex
debet preesse cunctis fidelibus. Ergo si ex principatu unius non provenit com- 100

munis utilitas sed commune dispendium, talis principatus pro tunc cessare
debet. Ergo communitas fidelium habet tunc potestatem instituendi alium princi-
patum.

71 proveniret]  proveniat Ed   75 aliquorum]  omitted MF   90 Christianos]  sicut added Ed

83 Licet nonnumquam] D.45 c.6, col. 162   88 glossam] D.45 c.6, s.v. concordiam, col. 215
99 Cum cessante] X 2.28.60, col. 437



207Liber 2, Capitulum 20

Amplius, in cunctis ecclesiis servari debet quod maior pars iudicat observan-
dum (Extra, De hiis que fiunt a maiori parte capituli, c. 1o; et dist. 65a, c. 1o et105
2o et 3o; Extra, De eleccione, Licet). Ergo si maior pars fidelium reputat insti-
tuendum principatum aristocraticum super totam communitatem fidelium, talis
principatus instituendus est. Ex quo infertur quod ecclesia seu communitas
fidelium habet potestatem instituendi huiusmodi principatum.

Discipulus: Ut notat glossa super allegatum c., Extra, De hiis que fiunt a maiori110

parte capituli: “Non semper statur maiori parti, nec pluralitati, ut hic et 31a dist.,
Nicena, et supra, De eleccione, Ecclesia vestra”. Et infra: “Illud regulare est, ut
semper stetur maiori parti. Sed maior pars est illa que maiori pietate et racione
nititur, 9a dist., Sana quippe, et 40a dist., Multi, in fine, et 4a, q. 3a, c. Si testes, §
Item Iurisiurandi”. Hoc eciam glossa, dist. 40a, super capitulum ultimum,115
sentire videtur, dicens: “Nullus gradus elegancior sed vite melioris accio com-
probatur, 23a, q. 4a, Sicut, et 16a, q. 1a, Sunt nonnulli. Et est hic argumentum
quod pars illa que iustiori racione nititur maior dicitur, licet sit minor: dist. 31a,
Nicena; 19a, In canonicis; et 4a, q. 3a, § 2o; et Extra, De testibus, In nostra”. Ex
hiis habetur aperte quod non semper standum est maiori parti. Quare quamvis120
maior pars Christianorum iudicaret principatum unius transmutandum esse in
aristocraticum principatum, non esset tamen hoc faciendum.

Magister: Ista responsio impugnatur, quia licet non sit semper standum maiori
parti sed aliquando minori, tamen semper standum est maiori parti nisi a minori
parte probetur aperte quod non est standum maiori parti. Hoc colligitur ex glossa125
super preallegato capitulo supra, De hiis que fiunt a maiori parte capituli, que
ait, post preallegata verba: “Presumitur pro pluralitate, 61a dist., Nullus,  nisi in
contrarium probetur, ut hic patet, et 23a dist., Illud, et supra, De eleccione,
Dudum”. Et ibidem super vocabulo “ostensum” ait: “Non sufficit obicere nisi
probetur”. Cum ergo non possit probari quod non est standum maiori parti130
Christianorum si pro utilitate communi voluerint transmutare principatum unius
summi pontificis in aristocraticum principatum, sequitur quod in hoc standum
est maiori parti fidelium.

107 fidelium]  habet tunc potestatem instituendi alium principatum et added Ed   114 nititur]  utitur
Ly   116 Nullus] non Ed   117 Et est hic] est enim hoc Pz, et enim hoc Ly   118 racione] racioni Ed
121 transmutandum] transmutandi Pz | esse]  omitted MF   127 Nullus] in fine added S | in] omitted
S   128 23] S Ly: tenet W   131 Christianorum]  omitted Ed | voluerint]  voluerit Ly | transmutare]
transmutari Ed

105 c. 1]X 3.11.1, col. 506 |  c. 1... 3] D.65 c.1-3, col. 249-50   106 Licet] X 1.6.6, col. 51
110 glossa] X 3.11.1, s.v. racionabiliter, col. 1100   115 glossa] D.40 c.12, s.v. in honore, col. 198
125 glossa] X 3.11.1, s.v. racionabiliter, col. 1100



208 3.1 Dialogus

Discipulus: Videtur quod racionabiliter posset ostendi quod in hoc non est
standum maiori parti Christianorum si decreverint instituere aristocraticum 135
principatum super cunctos fideles, quia minor pars in contradicendo maiori
iustiori niteretur racione; nam minor pars tunc niteretur ordinacione Christi, que
omni prevalet institucioni humane.

Magister: Nonnullis apparet, esto quod Christus ordinasset unum summum
pontificem debere cunctis fidelibus principari, quod pro utilitate communi 140

posset ecclesia alium instituere principatum, quod tali modo probatur. Necessi-
tas et utilitas parificantur, ut Alexander 3us insinuare videtur, Extra, De etate et
qualitate preficiendorum, Queris. Sed pro necessitate licet facere contra precep-
tum divinum, eciam expressum, in hiis que non sunt de se mala, sed solum sunt
mala quia prohibita. Ergo eciam pro utilitate communi licet facere contra 145
preceptum dei et ordinacionem Christi. Ergo, esto quod Christus ordinasset
unum summum pontificem esse preficiendum cunctis fidelibus, liceret fidelibus
pro communi utilitate alium instituere principatum, saltem ad tempus. Maior
videtur manifeste probata, que eciam probatur ex hoc, quod necessitas et pietas
parificantur, ut innuit Gregorius 9us, Extra, De feriis, c. ultimo. Pietas autem 150
utilitatem includit. Ergo necessitas et utilitas parificantur, et per consequens
quod necessitas facit licitum eciam utilitas facit licitum. Minor multis modis
ostenditur. Hoc enim Beda super Marcum, et habetur Extra, De regulis iuris, c.
Quod non est, patenter videtur asserere, dicens: “Quod non est licitum lege,
necessitas licitum facit. Nam et sabbatum custodiri preceptum est; Maccabei 155
autem sine culpa in sabbato pugnaverunt”. Ex quibus verbis aperte videtur
haberi quod Maccabei ex necessitate licite fecerunt contra expressum mandatum
divinum. Hoc eciam Christus ipse, Matthei 12o et Luce 6o expresse docere
videtur, dicens quod David et qui cum eo erant contra preceptum divinum panes
proposicionis licite comederunt, eo quod explicite precepit deus ne quis nisi 160
sacerdos dictos panes comederet. Ex quibus aliisque quampluribus colligitur
quod regula illa, scilicet necessitas legem non habet, que ponitur Extra, De
consuetudine, Quanto, et illa: Necessitas [legi] non subiacet, Extra, De obser-
vancia ieiuniorum, c. 2o, et illa: Necessitas in legibus excipitur, Extra, De

134 posset]  potest Ly   135 decreverint]  decreverit Ed   136 fideles]  et added MF   137 iustiori]
omitted MF | tunc]  omitted Ed | niteretur2]  inniteretur divine Ly | ordinacione]  ordinacioni Fr Ly
Christi]  omitted Ly   138 institucioni]  ordinacioni Ed   141 posset]  potest Ly   145 quia]  sunt
added Ed   149 hoc]  idem added Pz   152 quod]  si added Ed   156 autem] tamen S | pugnaverunt]
pugnabant S   162 illa]  omitted Ed   163 Necessitas legi] Kilcullen: necessitas W

141 Necessitas…142 parificantur] Cf. OQ 1.7.36, and Offler's note.   143 Queris] X 1.14.6, col. 127
150 ultimo] X 2.9.5, col. 272   154 Quod non est1] X 5.41.4, col. 927   158 Matthei] 12:4 |  Luce] 6:4
163 Quanto] X 1.4.4, col. 37   164 c. 2] X 3.46.2, col. 650



209Liber 2, Capitulum 21

iureiurando, Querelam, et consimiles, non tantum de legibus humanis positivis165

sed eciam de legibus divinis positivis (nisi in eisdem legibus divinis contrarium
caveatur expresse), debet intelligi, ut necessitas legi divine positive non
subiaceat. Secus est de lege naturali <et de lege dei naturali>, quia legi illi
necessitas subiacet, nec potest aliqua necessitas excusare.

Adhuc, quod non obstaret talis ordinacio Christi ostenditur. Nam non mino-170
rem potestatem super principatum sacerdotum mutandum habent Christiani in
lege nova quam habuerunt illi qui erant sub lege veteri constituti. Sed non
obstante precepto dei de uno summo pontifice constituendo, Exodi 29o, prout
eciam habetur in decretis, dist. 21a, § 1o, postea David constituit plures summos
pontifices, ut colligitur ex 1o Paralipomenon, c. 24o. Unde et evangelista, Luce175
c. 3o, testari videtur quod tempore Christi erant simul plures principes sacerdo-
tum. Ergo et Christiani habent potestatem constituendi plures summos pontifi-
ces, non obstante quod Christus ordinaverit aliquem unum esse in summum
pontificem sublimandum.

Capitulum 21

Discipulus: Puto te adduxisse forciora motiva pro opinione prefata. Ideo pro
opinione contraria nitere allegare.

Magister: Quod ecclesia non habeat potestatem transmutandi summum pontifi-
cium in aristocraticum principatum, vel quemcumque alium, videtur posse5
probari. Nam teste Christo, Matthei 10o, “Non est discipulus supra magistrum,
nec servus supra dominum suum”. Omnes autem Christiani discipuli sunt et
servi Christi; ergo omnes Christiani non habent potestatem tollendi ordinacio-
nem Christi. Christus autem ordinavit et voluit quod unus esset summus ponti-
fex et caput omnium Christianorum, quod in facto ostendit cum ordinavit solum10

beatum Petrum in summum sacerdotem. Unde et Anacletus papa (qui fuit
tempore apostolorum) hoc testatur, ut habetur dist. 21a, c. In novo, dicens: “In

167 expresse]  omitted Ed   168 naturali1]  Kilcullen: naturali et de lege dei naturali W   169 nec]
tamen added Mz   170 Christi]  ordinacioni added Ly   178 aliquem…in]  ad Mz, unum ad Fr
21.3 nitere]  niteris Ed   4 non]  omitted Pz   6 magistrum] suum added Ed   8 ergo…Christi2]
omitted Ed

165 Querelam] X 2.24.10, col. 362; cf. gloss, s.v. non necessitate, col. 803 |  consimiles] Cf. gloss on
X 5.41.4, s.v. necessitas, col. 1963   168 naturali1]  The witnesses all add at this point: “et de lege dei
naturali”. Elsewhere (3.2 Dial. 3.6) the Master says that, according to some, the term “divine law”
can cover natural law. On that view a contrast between “natural law” and “the natural law of God”
would not make good sense. The relevant contrast is between natural law and positive law, including
divine positive law; see below, 24.107 ff.   173 Exodi] 29:30   174 § 1] D.21 d.a.c.1, § 1, col. 67
175 Luce] 3:2   21.6 Matthei] 10:24   12 In novo1] D.21 c.2, col. 69 (cf. Hinschius, p. 79)



210 3.1 Dialogus

novo testamento post Christum a Petro sacerdotalis incepit ordo, quia ipsi primo
pontificatus in ecclesia datus est, dicente Domino ad eum, ‘Tu es Petrus’ ”, et
cetera. Ergo omnes Christiani non habent potestatem tollendi summum 15
sacerdocium et instituendi quemcumque alium principatum.

Amplius, nulli Christiani, nec maior pars nec minor, habent potestatem
tollendi unitatem ecclesie, quia quicumque scindit ecclesiam est scismaticus
reputandus; nulli autem multitudini Christianorum, quantumque magne, licet in
ecclesiam scisma inducere. Unitas autem ecclesie in hoc videtur consistere, ut 20
habeat unum caput sub Christo quod omnibus principetur, teste beato Cypriano,
qui, ut habetur 24a, q. 1a, c. Loquitur, ait: “Loquitur Dominus ad Petrum, ‘Ego
dico tibi quia tu es Petrus, et super hanc petram edificabo ecclesiam meam’.
Super unum edificat ecclesiam. Et quamvis apostolis omnibus post resurreccio-
nem suam parem potestatem tribuat, et dicat, ‘Sicut misit me Pater, et ego mitto 25

vos; accipite Spiritum sanctum’, cum et unitatem manifestaret, unitatis eiusdem
originem ab uno incipientem sua auctoritate disposuit. Hoc erant utique ceteri
apostoli quod Petrus fuit, pari consorcio prediti et honoris et potestatis. Sed ab
unitate exordium proficiscitur, ut ecclesia Christi una monstretur”. Et infra:
“Quam unitatem tenere firmiter et vindicare debemus, maxime nos episcopi, qui 30
in ecclesia dei presidemus, ut episcopatum quoque ipsum unum atque indivisum
probemus. Nemo fraternitatem fallat. Nemo veritatem fidei prevaricacione
perfida corrumpat. Episcopatus unus est, cuius singularis in solidum pars
tenetur”. Ex quibus verbis colligitur quod unitas ecclesie, que firmiter est
tenenda, ab uno procedit et unum episcopatum requirit. Ergo nulli multitudini 35
Christianorum licet episcopatum unum in principatum aristocraticum vel alium
transmutare.

Rursus, sicut nulla est nec esse potest vera ecclesia nisi apostolica, sic nullus
est in ecclesia nec esse potest verus et licitus principatus primus, scilicet episco-
patus seu pontificatus, nisi apostolicus. Quod Pelagius, allegans beatum Augu- 40
stinum, clare testari videtur, dicens, 24a, q. 1a, c. Pudenda: “Nullam aliam”,
scilicet ecclesiam, “esse constat nisi que in apostolica est radice fundata, a
quibus”, scilicet apostolis, “ipsam fidem universo orbe propagatam esse non
potest dubitari. Quod ut vobis licet notissimum sit, beati tamen Augustini
testimonio comprobemus. Audi quid in quodam opere suo dicat preclarissimus 45

13 Christum] dominium added S | incepit] incipit Ed, cepit S  | quia] S: qui W   17 habent]  Ly:
habet W   21 unum]  omitted Ed   26 cum] tamen S | et] ut S   32 prevaricacione] privacione Pz
33 cuius]  S: omitted W   38 nec…vera]  vel potest esse Ed   44 vobis]  nobis Ed  | tamen] omitted
Ed   45 comprobemus] Mz S: approbemus Fr Ed | quid] omitted Pz

22 Loquitur1] C.24 q.1 c.18, col. 971   41 Pudenda] C.24 q.1 c.33, col. 979



211Liber 2, Capitulum 21

doctor ecclesie. Ait enim: ‘Quod si nullo modo recte potest dici ecclesia in qua
scisma est, restat ut, quoniam ecclesia nulla esse non potest, ea sit quam in sedis
apostolice per successiones episcoporum radice constitutam, nullorum hominum
malicia (eciamsi nota et excludi non possit sed pro temporum racione tolleranda
iudicetur) ullo modo valeat extinguere’”. Ex quibus verbis colligitur quod in50
ecclesia nullus est verus principatus nisi qui per successiones episcoporum est
continuatus in apostolica sede. Sed si institueretur principatus aristocraticus vel
quicumque alius, ille non esset apostolicus, nec in sede apostolica per successio-
nes episcoporum constitutus; ergo non esset licitus reputandus.

Preterea, papa in ecclesia dei habet plenitudinem potestatis. Quod ergo papa55
non potest, multo forcius nec aliqua multitudo Christianorum. Sed papa non
posset ordinare seu statuere quod post decessum eius, vel eo consenciente et
volente, alius principatus quam pontificatus summus esset in ecclesia dei, cum
omnes Christianos regi ab uno summo pontifice spectet ad generalem statum
ecclesie, contra quem papa dispensare non potest, ut testari videtur glossa, 25a,60
q. 1a, super capitulum Que ad perpetuam. Ergo nec aliqua multitudo potest
instituere alium principatum.

Adhuc, illud non potest aliqua multitudo Christianorum per quod hereticam
incurreret pravitatem. Sed si quecumque multitudo institueret alium principatum
cui subderentur omnes Christiani, ipso facto hereticam pravitatem incurreret,65
quia privilegium Romane ecclesie conaretur auferre. “Qui autem”, ut testatur
Nicolaus papa, dist. 22a, c. 1o, “Romane ecclesie privilegium ab ipso summo
ecclesiarum omnium capite traditum auferre conatur, hic procul dubio in here-
sim labitur”. Ergo nulla multitudo Christianorum potest instituere alium princi-
patum primum quam principatum Romane ecclesie, qui in hoc consistit, ut unus70

summus pontifex omnibus Christianis principetur.

Preterea, in uno episcopatu non possunt esse duo episcopi, nec in uno archi-
diaconatu duo archidiaconi (7a, q. 1a, In apibus). Ergo multo forcius in ecclesia
dei non possunt esse duo aut plures summi pontifices. Constat autem quod
ecclesia dei non debet carere omni summo pontifice. Ergo ecclesia non habet75
potestatem instituendi alium principatum principalem quam summum pontifica-
tum unius qui omnibus aliis principetur.
46 potest] possit Ed   47 ea sit quam] quam ea que sit Ed   48 constitutam] constituta Ed   49 et]  S:
omitted W   51 successiones] successionem Ed   54 episcoporum]  omitted Ed   55 Preterea]  omitted
MF   57 statuere]  constituere Ed   59 spectet]  spectat Ed   68 traditum] omitted Ed   73 Ergo]  et
sunt verba Hieronymi igitur Ly   76 pontificatum] Kilcullen: pontificium MF, pontificem Ed

60 glossa] C.25 q.1 c.3, s.v. nulla commutacione, col. 1438   67 dist. 22, c. 1]  col. 73   73 In apibus]
C.7 q.1 c.41, col. 582



212 3.1 Dialogus

Amplius, non licet quibusque Christianis facere condicionem ecclesie dete-
riorem quoad temporalia, quamvis sit licitum meliorare ipsam (Extra, De dona-
cionibus, Fraternitatem; Extra, De restitucione in integrum, c. 1o); ergo multo 80
magis non licet quibusque facere condicionem ecclesie deteriorem quoad
spiritualia. Unum autem summum pontificem Christianis omnibus principari ad
spiritualia spectat, quia principatus huiusmodi spiritualis est (dist. 10a, Suscipi-
tis). Ergo non licet quibusque Christianis principatum huiusmodi in deteriorem
vel minus bonum quomodolibet transmutare. Principatus autem aristocraticus, et 85
quilibet alius, est minus bonus quam principatus quo principatur unus solus,
cum talis principatus sit regalis vel similis regali. Ergo non licet quibusque
Christianis principatum aristocraticum, vel alium, loco principatus unius summi
pontificis instituere quoquo modo.

Capitulum 22

Discipulus: Propter apparenciam magnam quam allegaciones pro opinione
utraque inducte habere videntur, cupio eas magis discutere et audire quomodo
secundum diversas opiniones respondetur ad ipsas. Unde primo refer quomodo
opinio prima ad allegaciones ultimo adductas nititur respondere. 5

Magister: Ad primam, que fundatur in hoc, quod omnes Christiani non possunt
contra ordinacionem Christi, respondetur per eam que condita fuit <probare> c.
20o, quod videlicet necessitas et utilitas faciunt licitum aliquod quod alias,
tamquam ordinacioni Christi contrarium, esset illicitum. Et ideo, non obstante
quod omnes Christiani sint discipuli et servi Christi et non sint supra ipsum, 10
tamen ex necessitate vel utilitate possunt aliquid contra ordinacionem eius (hoc
est, contra verba et facta eius secundum quod prima facie sonare videntur, non
tamen contra intencionem), quia ipse vult quod in verbis eius urgens necessitas
et evidens utilitas sint excepte ubi aliquid ordinat vel facit cuius contrarium legi
naturali minime adversatur et ipse non explicat quod necessitas et utilitas nulla- 15
tenus excipi deberent.

Quod aliter quam prius probare conatur. Nam Christus precepit apostolis, ut
habetur Matthei 5o, non resistere malo, sed si quis percusserit eos in unam
81 facere] Kilcullen: habere W   85 quomodolibet]  quemlibet Ed   22.3 utraque]  prefata added MF
4 respondetur]  respondere Pz | refer]  refert Pz   7 eam] Mz: ea W  | condita] MF: conata Ed | fuit]
MF: sunt Ed | c. 20] Scott: probare c. 20 W   8 20] 10 Pz, 21 Ly   9 ideo]  omitted Ed   10 sint1]  sunt
MF   16 excipi]  Kilcullen: recipi W   17 precepit]  precipit Ly   18 si quis] Kilcullen (cf. Mt. 5:39):
qui W

80 Fraternitatem] X 3.24.2, col. 533 |  c. 1] X 1.41.1, col. 222   83 Suscipitis] D.10 c.6, col. 20
22.5 opinio prima] c. 20   6 primam] 21.6   7 per…probare] See on the website
31TextProblems.html  |  c. 20] cf. 20.141    18 Matthei] 5:39



213Liber 2, Capitulum 22

maxillam preberent et aliam, et tamen apostolo Paulo percusso licuit dicere
principi sacerdotum, “Percuciat te deus, paries dealbate”, ut testatur Augustinus20
in sermone de puero centurionis (et ponitur 23a, q. 1a, c. Paratus). Quemad-
modum igitur, secundum Augustinum (ibidem), precepta illa Christi de pacien-
cia “magis sunt ad preparacionem cordis quam ad opus quod in aperto fit, ut
teneatur in secreto animi paciencia cum animi benevolencia, in manifesto autem
id fiat quod eis videatur prodesse quibus bene velle debemus”, sic circa ordina-25

cionem Christi de uno summo pontifice constituendo servandum est id quod
magis prodest ecclesie sue, pro cuius utilitate ordinavit unum summum pon-
tificem constituendum, ut scilicet quando expedit ecclesie quod sint plures, fiant
plures qui aristocratice regant ecclesiam.

Hec responsio videtur taliter posse confirmari. Si licet facere contra verba30
precepti magis expressi, contra verba precepti minus expressi licebit facere. Sed
precepta Christi de paciencia data apostolis, Matthei 5o, magis expressa fuerunt
quam preceptum de uno summo pontifice constituendo post Petrum. Quia
expresse dixit, absque omni condicione, modificacione et excepcione sive
determinacione, “Ego autem dico vobis non resistere malo”, et cetera; nusquam35
autem invenitur quod dixerit, “Dico vobis quod constituatis summum pontifi-
cem post Petrum”, vel consimilia verba. Ergo si contra verba expressa Christi de
paciencia licet venire, non contra mentem — quemadmodum et ipsemet Chris-
tus fecit, ut testatur Augustinus, ubi prius, dicens: “Liquido ostenditur quod ipse
Dominus Iesus, exemplum singulare paciencie, cum percuteretur in faciem,40
respondit, ‘Si male locutus sum, exprobra de malo; si autem bene, quid me
cedis?’ Nequaquam igitur preceptum suum, si verba sua intueamur, implevit;
neque enim percucienti prebuit alteram partem, sed pocius prohibuit ne faceret”
— multo magis contra verba Christi non expressa de uno summo pontifice
constituendo licet facere Christianis, ut scilicet non constituant unum sed plures45
summos pontifices, quando hoc expedit ecclesie Christi.

Christus expressis verbis, nullum casum excipiendo, precepit non iurare,
dicens, Matthei 5o, “Ego autem dico vobis non iurare omnino, neque per ce-
lum”, et cetera, et post, “Sit autem sermo vester est, est, non, non. Quod hiis
amplius est a malo est”. Et tamen, non obstante isto precepto Christi expresso,50

19 preberent]  prebeant Ed   20 Percuciat] percuciet S | ut]  Kilcullen: ubi W   22 Christi]  omitted Ed
24 animi2] omitted Ed   30 confirmari]  quia added Ly   31 magis]  Ly: minus W | contra…facere]
omitted MF | minus] magis Pz   32 precepta]  preceptum Ed | expressa]  expressum Ly | fuerunt]  fuit
Ly   34 condicione]  omitted Ed   36 invenitur]  inveniri potest Ed   39 dicens]  ubi dicit Ed
40 Iesus] omitted Ed   45 licet]  liceret Ed   50 amplius] abundantius S

19 dicere] Acts 23:3   21 Paratus] C.23 q.1 c.2, col. 891   48 Matthei] 5:34, 37



214 3.1 Dialogus

licet in casu iurare (Extra, De eleccione, Significasti; et Extra, De iureiurando,
Etsi Christus; 22a, q. 1a, Non est, ubi asserit Augustinus quod iurare licet propter
infirmitatem aut incredulitatem eorum qui non aliter ad fidem moventur). Ergo,
multo magis, non obstante quod Christus fecerit beatum Petrum summum
pontificem et caput omnium Christianorum, licet Christianis propter communem 55
utilitatem tocius ecclesie plures simul constituere summos pontifices, si hoc
aliquando expediat.

Rursus, Christus expresse precepit apostolis, Matthei 10o, ne possiderent
aurum vel argentum aut pecuniam et ne haberent duas tunicas vel portarent
calciamenta. Et tamen manifesta necessitate cogente licebat eis contra ista 60
venire, implendo scilicet mentem Christi, non verba. Quod ipse satis insinuare
videtur, dicens apostolis, Luce 22o: “‘Quando misi vos sine sacculo et pera et
calceamentis, numquid aliquid defuit vobis?’ At illi dixerunt, ‘Nichil’. Dixit
ergo eis, ‘Sed nunc qui habet sacculum tollat, similiter et peram; et qui non
habet, vendat tunicam suam et emat gladium’”. Ex quibus verbis Beda elicit 65
quamdam regulam generalem, quod scilicet, non obstante precepto Christi, alia
est regula vivendi tempore pacis, alia tempore persecucionis. Ex qua regula
Bede potest quedam alia generalior colligi, quod scilicet propter necessitatem et
utilitatem licet venire contra ordinacionem Christi: si enim, non obstante precep-
to Christi, alia est regula vivendi tempore pacis, alia tempore persecucionis, 70
racione consimili, non obstante precepto Christi, alia est regula vivendi in casu
necessitatis et utilitatis, alia extra casum necessitatis et utilitatis, cum non nisi
propter necessitatem et utilitatem sit alia regula vivendi tempore pacis, alia
tempore persecucionis — si enim nulla apparet necessitas nec utilitas propter
persecucionem, regula vivendi, presertim promissa, nullatenus est dimittenda. 75

Propter necessitatem igitur et utilitatem licet non implere verba Christi. Ergo
non obstante quacumque ordinacione Christi de uno summo pontifice consti-
tuendo, licebit, si evidens utilitas hoc exposcit, plures constituere summos
pontifices qui aristocratice gubernent universitatem fidelium.

Amplius, licet ex causa differre eleccionem summi pontificis; ergo licet pro 80
tempore constituere alios qui gubernent communitatem fidelium.

58 expresse]  omitted Ed   65 emat] sibi added MF   68 scilicet]  omitted Ed   74 apparet]  appareret
MF   75 persecucionem]  persecuciones Ly | promissa]  omitted Ed | dimittenda]  Fr: illegible Mz;
imitanda Ed   79 gubernent]  totam added Ed

51 Significasti] X 1.6.4, col. 49   52 Etsi Christus] X 2.24.26, col. 369 |  Non est] C.22 q.1 c.2, col.
861   58 Matthei] 10:9-10   62 Luce] 22:35-7



215Liber 2, Capitulum 23

Capitulum 23

Discipulus: Allegaciones prescripte et alique alie prius adducte fundantur in
hoc, quod licet venire contra verba divini precepti et Christi, licet non contra
mentem seu intencionem precipientis, que aliquam apparenciam habere viden-
tur. Ideo contra fundamentum eorum obiciam, ut tam fundamentum quam dictas5
allegaciones et consimiles melius intelligam et advertere valeam an aliquid
contineant veritatis.

Videtur ergo quod nullo modo licet venire contra verba divini precepti seu
Christi, nec propter necessitatem nec propter utilitatem. Nam de similibus simile
iudicium est habendum; ergo eodem modo censendum est de quoque precepto10
divino et de omnibus. Sed preceptum divinum de matrimonio inter virum et
uxorem non solvendo sic obligat quod in nullo casu, excepto casu expresso a
Christo (scilicet casu fornicacionis), propter quamcumque necessitatem vel
utilitatem licet uxorem dimittere, ut testatur ipsemet Christus, Matthei 5o et 19o

et Marci 10o. Ergo omne preceptum divinum et Christi sic obligat quod in nullo15
casu qui non sit expressus a deo vel a Christo propter necessitatem et utilitatem
liceret venire contra preceptum divinum.

Preterea, si propter necessitatem et utilitatem liceret venire contra preceptum
divinum, [omnia sacramenta mutare liceret propter necessitatem et utilitatem].
Quia nullus obligatur ad sacramenta queque nisi propter preceptum divinum:20
ergo propter necessitatem et utilitatem liceret non baptizare vel aliter baptizare
quam institutum est a Christo, puta in vino vel alio liquore, si aqua haberi non
posset et baptismus differri non posset; liceret eciam conficere corpus Christi de
alio pane quam triticeo, quando panis triticeus haberi non posset; liceret eciam,
quando vinum haberi non posset, conficere sanguinem Christi de aqua vel alio25

liquore. Et sic omnia sacramenta mutare liceret propter necessitatem et utili-
tatem.

Rursus, nulli licet venire contra verba alicuius precepti nisi qui habet pote-
statem dispensandi contra tale preceptum vel interpretandi idem preceptum. Sed

23.6 aliquid]  quid Ed   11 divinum]  omitted Ed   15 et2]  omitted Ly | Christi]  omitted Ed
16 Christo]  mutare added MF   18 Preterea…19 divinum] Frm: omitted W
19 divinum…utilitatem] Kilcullen: divinum W   20 Quia…divinum] MFm: omitted Ed   21 ergo]
alias Ed   22 alio] alio aliquo Ed   23 posset1] possit Ed | non] omitted Pz | posset2] possit Ed | liceret]
licet Mz   24 posset] possit Ed | liceret] licet Mz   25 posset] possit Ed | Christi] omitted MF
29 contra] circa Ly

23.2 prius] 20.139    14 Matthei] 5:32, 19:9   15 Marci] 10:11



216 3.1 Dialogus

nullus potest dispensare contra precepta divina nec interpretari eadem precepta. 30

Ergo nulli licet venire contra verba precepti divini.

Ex hiis concluditur quod si Christus ordinavit unum summum pontificem
esse preficiendum cunctis fidelibus, nullo modo licebit Christianis quibusque
plures simul constituere summos pontifices.

Ista sunt que michi videntur efficacius improbare assercionem predictam. 35
Ideo narra quomodo respondetur ad ipsa, et incipias ab ultimo, quia forte alique
responsiones ad alia dependent ab illo.

Capitulum 24

Magister: Obieccio illa mencionem facit de duobus, scilicet de potestate
dispensandi contra preceptum dei sive Christi, et de potestate interpretandi
preceptum dei sive Christi. Quantum ad primum dicitur quod Christiani quicum-
que non habent potestatem dispensandi contra preceptum divinum seu Christi, 5

nisi “dispensacio” interpretacio sive iuris declaracio appelletur, qualiter glossa,
25a, q. 1a, super capitulum Sunt quidem, loqui videtur, dicens quod papa “di-
spensat in evangelio interpretando ipsum”. Cui concordare videtur assercio
quorumdam iuristarum dicencium: “Dispensacio dicitur declaracio sive commu-
tacio. Sic potest dispensare”, scilicet papa, “de voto, et de hiis que fiunt de iure 10
divino et naturali, dummodo subsit necessitas vel utilitas et compensabilitas”.

De potestate autem interpretandi preceptum dei sive Christi, et per conse-
quens dispensandi predicto modo, quid dicendum sit secundum quamdam
opinionem ex prolixa nostra disputacione de potestate interpretandi dicta et
statuta aliorum, prima parte nostri dialogi, libro 6o, potest advertere studiosus. 15
De qua recitabo pauca, nonnulla addendo. Dicitur itaque quod non est necessaria
interpretacio alicuius dicti, precepti seu statuti divini, naturalis vel humani, nisi
propter ignoranciam alicuius cui necessaria est interpretacio; quia “ubi verba
non sunt ambigua, non est locus interpretacioni”, ut notat glossa, Extra, De
consuetudine, super capitulum Cum dilectus. Ad illum igitur pertinet interpreta- 20
cio qui scit verum intellectum illius quod interpretandum est, quando scilicet
aliquis alius dubitat de vero intellectu eius. Multi autem periti sciunt verum
intellectum preceptorum dei et Christi, et ideo precepta illa possunt interpretari

33 licebit]  licet Ed   37 dependent]  Ly: dependebant W | illo]  illa MF   24.3 contra]  circa Ly
17 naturalis]  omitted Ed   21 verum]  omitted Ed   23 et ideo] omitted MF

24.2 illa] 23.28   6 glossa] C.25 q.1 c.6, s.v. apostoli, col. 1439   9 dicencium] Not found. The
quotation marks are a guess.   15 libro 6] 1 Dial., 6.100   19 glossa] X 1.4.8, s.v. iuri communi, col.
94



217Liber 2, Capitulum 24

illis qui nesciunt, quia huiusmodi interpretacio non est nisi exposicio vel decla-
racio seu manifestacio veri intellectus preceptorum dei. Et ita Christiani habent25
potestatem interdum interpretandi preceptum divinum, quando scilicet sciunt
verum intellectum illius. Si autem nesciretur verus intellectus alicuius precepti
dei, quia nesciretur intencio dei in precipiendo, nec per racionem nec per
scripturas alias sed solummodo per revelacionem dei posset sciri (sicut secun-
dum quosdam verus intellectus litteralis multarum propheciarum que ponuntur30

in libro Apocalypsis et aliis scripturis propheticis non potest sciri nisi per revela-
cionem novam), tunc interpretacio talis precepti expectanda est a solo deo. Sed
intellectus preceptorum sive ordinacionum dei de paciencia conservanda, iura-
mento non prestando, de non portando sacculo sive pera et de summo pontifice
constituendo, et multorum aliorum, scitur a pluribus Christianis et sciri potest35
per racionem et scripturas. Ideo interpretari possunt Christiani periti talia
precepta sive ordinaciones, et secundum veram interpretacionem ipsa servari
debent. Nec est semper inherendum “verbis”, eciam Christi, “sed menti”, secun-
dum glossam, 23a, q. 1a, super capitulum Paratus, que ibidem specialiter loqui-
tur de verbis Christi.40

Discipulus: Secundum ista non magis liceret pape interpretari verba dei et
Christi quam alteri sapienti et in sacris litteris erudito, nec plus esset credendum
pape in huiusmodi quam alteri sapienti.

Magister: Respondetur quod non aliter licet pape interpretari verba dei vel
Christi quam alteri, nec est magis credendum sibi in huiusmodi quam alteri45
sapienti; immo in huiusmodi sunt magis periti quam papa ipsi pape preferendi,
ut habetur dist. 20a § 1o, ubi habetur quod divinarum scripturarum tractatores in
sacrarum scripturarum exposicionibus summis pontificibus preferuntur.
Verumptamen si interpretacio seu exposicio pape fuerit catholica, nullum
habens errorem, est quodammodo magis autentica quam interpretacio alterius50
eruditi, quia extunc nulli licebit publice contrarium opinari et tenere scienter,
quod non est verum de eadem interpretacione si esset solummodo alterius
eruditi, quia, si non esset de aliquo quod quis teneretur explicite credere, liceret
alii, non obstante huiusmodi interpretacione, publice opinando tenere contra-
rium, licet non pertinaciter. Si autem interpretacio pape esset erronea et non55
consona veritati, liceret cuilibet scienti eam non esse consonam veritati manife-
ste et publice reprobare, et quilibet hoc sciens, pro loco et tempore, de necessita-
te salutis, ipsam impugnare deberet.

29 posset]  possit Ed   37 servari] Fr: servare W   57 et3]  Ly: omitted W

39 glossam] C.23 q.1 c.2, s.v. si verba, col. 1285    47 § 1] D.20 d.a.c.1 § 1, col. 65



218 3.1 Dialogus

Discipulus: Secundum ista papa nullo modo posset dispensare contra Dominum
vel Apostolum aut scripturam sacram, cuius contrarium tenere videtur glossa, 60
25a, q. 1a, super capitulum Sunt quidam, dicens: “Sustineri potest quod papa
contra Apostolum dispensat; non tamen in hiis que pertinent ad articulos fidei”.

Magister: Dicitur quod glossa accipit ibi “dispensare” pro interpretari sive
declarare intellectum Apostoli; quod papa potest.

Discipulus: Isto modo papa potest dispensare in hiis que pertinent ad articulos 65

fidei, quod tamen negat glossa. Potest enim declarare verum intellectum illorum
que pertinent ad articulos fidei, sicut et aliorum.

Magister: Respondetur quod articulos fidei qui ponuntur in symbolo, de quibus
loquitur glossa, non potest aliter interpretari quam interpretati sunt, quia quoad
sensum litteralem sufficienter interpretati sunt et declarati. Sed [sensus] multo- 70
rum aliorum que inveniuntur in scripturis sacris potest papa, si est peritus, nova
interpretacione interpretari, quia in speciali non inveniuntur taliter interpretata a
prioribus, quin pro multis simplicibus, immo peritis, nova et explicita interpreta-
cione indigeant, quam multi eciam literati ex omnibus scripturis summorum
pontificum et tractatorum divinarum scriptuarum nescirent colligere. Nec est 75
nec fuit aliquis doctorum aut summorum pontificum ita peritus quin potuit et
posset continue et semper in intelligencia scripture divine proficere, eciam si
viveret mille annis aut pluribus, inveniendo noviter sensus catholicos litterales
(qui sunt aliorum sensuum fundamenta) studendo in scripturis sacris, et hoc
propter difficultatem intelligendi scripturam sacram in diversis locis. 80

Discipulus: Satis dixisti de ista obieccione. Et modo narra qualiter respondetur
ad primam obieccionem quam adduxi in capitulo precedenti.

Magister: Ad illam allegacionem dicitur quod de similibus simile iudicium est
habendum quando non prohibetur, nec explicite nec implicite, simile haberi
iudicium. Ubi autem prohibetur explicite vel implicite de similibus simile 85
habere iudicium, ibi non est habendum simile iudicium de similibus. Abraham
enim, ex quo recepit mandatum de filio immolando, tenebatur parare se ad
filium suum occidendum innocentem, et tamen ne occideret alios innocentes
debuit sibi cavere, quia simpliciter erat sibi preceptum ut immolaret filium
suum, et non alios, et ideo alium intellectum non potuit elicere ex verbis precep- 90

59 Dominum vel]  omitted Ed   60 tenere]  omitted Ed   65 papa]  omitted Ed   70 Sed sensus]
Kilcullen: sed W   71 que] Mz: articulos qui Ed | sacris]  sanctis MF   76 et]  aut Fr Ed   81 Et modo]
nunc Ed   82 adduxi]  adduxisti Ed

60 glossa] C.25 q.1 c.6, s.v. apostoli, col. 1439   83 illam] 23.8



219Liber 2, Capitulum 24

ti nisi quem primo sonabant. Et ita erant expressa, omni ambiguitate carencia,
quod non erat ibi locus interpretacioni, nec aliquem alium intellectum potuit
elicere. Ex quibus verbis dei nec eciam per racionem potuit alium elicere intel-
lectum, cum non ignoraverit deum esse dominum vite et mortis. Quamvis ergo
esset simile de precepto dei super matrimonio non solvendo, sive super uxore95
non dimittenda, et quocumque alio precepto dei, tamen non sit nec esset simile
iudicium quoad omnia habendum de precepto predicto et quocumque alio
precepto dei, quia Christus excipiendo unum casum specialem in quo liceat
dimittere uxorem alios casus prohibuit — quia “quod de uno conceditur de aliis
negatur” (dist. 25a, c. Qualis; 15a, q. 3a, De crimine; 45a dist., c. Disciplina; 1a,100
q. 1a, Per Isaiam); que regule tenent ubi tenet argumentum a contrario sensu,
quod fortissimum est in iure, ut leges dicunt. In multis autem aliis preceptis dei
et Christi speciales casus non excipiuntur explicite. Ideo in eis non plus est
intelligendus unus excipi quam alius. Quare ex aliis locis scripture divine colli-
gendum est an aliquis casus debeat excipi licet non exprimatur, et an sit eadem105
racio excipiendi talem casum in uno precepto et in alio, et an precepta sint
consimilia quantum ad genus preceptorum, puta an precepta naturalia vel
positiva, an aliquod naturale et aliquod positivum. Si enim sint simpliciter
precepta iuris naturalis, nullus casus excipi debet propter quamque necessitatem
vel utilitatem, nisi deus specialiter aliquem exciperet (quemadmodum, non110
obstante precepto iuris meri naturalis de nullo innocente scienter interficiendo,
deus precipiendo Abrahe ut immolaret filium suum specialem excepcionem
fecit). Si autem sint precepta mere positiva, casus necessitatis et utilitatis ita
debet excipi in uno sicut in alio, nisi ex scripturis specialiter colligi possit quod
in aliquo tali precepto non est excipiendus casus necessitatis et utilitatis. Et ita115

de preceptis similibus simile potest haberi iudicium.

Ad sequentem allegacionem respondetur quod non sequitur ex predictis
quod liceat omnia sacramenta mutare, quia aliud est preceptum mutare et aliud
preceptum omittere, et consimiliter aliud est sacramenta mutare et aliud sacra-

93 quibus]  quibusque MF   96 tamen]  cum tamen MF | sit]  est Ed   97 habendum]  Ly: habendo
MF, habendus Pz   101 sensu]  argumento Ed   105 excipi]  intelligi Ed

100 Qualis] D.25 c.4, col. 94. Cf. Gloss, s.v. negatur, col. 126, which gives two rules, “quod de uno
negatur de alio conceditur”, referring to c. De crimine, and “quod de uno conceditur de alio
negatur”, referring to c. Disciplina and c. Per Isaiam. This gloss is the source of the next three
references. |  De crimine] C.15 q.3 c.1, col. 751 |  Disciplina] D.45 c.9, col. 163. Cf. gloss, s.v. meus
non est, col. 218.   101 Per Isaiam] C.1 q.1 c.98, col. 396. Cf. gloss, s.v. non aliis, col. 547. |  que
regule] Only one rule has been stated in the text. Ockham means the two rules given in the gloss s.v
negatur, above. See also below, 4.4.44 ff.   102 leges] cf. gloss to Digest, 1.21.1, s.v. fortissimum,
col. 114   117 sequentem] 23.18



220 3.1 Dialogus

menta omittere. Et ideo, quamvis nonnumquam liceat aliqua sacramenta omitte- 120

re, non licet tamen illa mutare. Propter quod nulli licet baptisare in vino vel in
alio liquore quam in aqua, nec licet conficere corpus Christi nisi in pane triticeo
et in vino. In casu tamen propter necessitatem vel utilitatem licet omittere
sacramenta aliqua.

Capitulum 25

Discipulus: Nunc expone quomodo sustinetur quod licet Christianis propter
necessitatem vel utilitatem constituere plures summos pontifices, non obstante
quod non liceat eis scindere unitatem ecclesie, que consistit in hoc, quod unum
caput sub Christo omnibus principetur, in quo fundabatur secunda allegacio 5
inducta superius, c. 21o.

Magister: Respondetur quod nullis Christianis licet scindere unitatem ecclesie,
sed absque unitate summi pontificis potest unitas ecclesie perdurare. Vacante
enim apostolica sede manet unitas ecclesie, et ita non existente summo pontifice
potest unitas ecclesie permanere. Nec scissa est ecclesia propter hoc quod 10
nullum habet summum pontificem; alioquin sepe scinderetur ecclesia, cum sepe
nullus sit summus pontifex. Et ita omni scismate caret ecclesia absque uno
summo pontifice. Et per consequens ex hoc, quod essent plures summi pontifi-
ces simul regentes ecclesiam, non posset inferri quod scissa esset ecclesia.

Ad auctoritatem autem beati Cypriani respondetur quod loquitur in casu in 15
quo plures discordes gererent se taliter pro summo pontifice quod quilibet
eorum diceret apud se solum esse pontificatum et ecclesiam, quemadmodum
accidit tempore beati Cypriani de Cornelio et Novaciano, propter quorum
discordiam dixit Cyprianus verba prescripta, sciens quod Cornelius erat verus
summus pontifex et non Novacianus. Si autem propter necessitatem vel utilita- 20

tem, absque discordia, de consensu fidelium, plures simul sederent in apostolica
sede et concorditer regerent ecclesiam dei, ex pluralitate huiusmodi summorum
pontificum nullum periculum scismatis sequeretur, quia nec inter ipsos summos
pontifices nec inter eis subiectos aliqua esset scissura, quemadmodum si in
eodem episcopatu essent plures episcopi se mutuo adiuvantes, nulla propter hoc 25
in eodem episcopatu esset scissura.

Et ex isto sumitur argumentum ad probandum quod absque omni scismate et
divisione unitatis ecclesie possent propter necessitatem vel utilitatem esse simul

122 nisi]  omitted Ed   25.8 ecclesie]  summi pontificis Ed   12 absque]  omitted MF   21 sederent]
haberentur Ed   26 esset]  omitted Mz

25.6 inducta] 21.17    15 auctoritatem] 21.21



221Liber 2, Capitulum 25

plures summi pontifices. Nam idem iuris est in parte quod in toto et in parvis
quod in magnis. Sed in eodem episcopatu possunt simul esse duo episcopi (7a, q.30
1a, c. Non autem, et c. Petisti, et c. Qui vero); ergo consimiliter propter necessi-
tatem vel utilitatem possent esse simul plures summi pontifices. Et quamvis
numquam fuit factum, tamen fieri posset, quemadmodum nec ante tempora
Augustini nec post legitur quod episcopo existente incolumi alius fuerit in
eodem episcopatu episcopus ordinatus, et tamen de beato Augustino hoc legitur35

factum. Nam 7a, q. 1a, c. Non autem, sic habetur: “Non autem hoc tantum scrip-
simus, sed quod dei gracia hanc curam meruerit Africana ecclesia, ut verba
celestia Augustini ore perciperet, qui ad maiorem Dominici muneris graciam
novo more provectus, et consecratus est ut non succederet in cathedra episcopo,
sed accedens ecclesiam incolumi Valerio Iponensis ecclesie episcopo40
coepiscopus Augustinus factus est”. Si igitur propter utilitatem ecclesie
Iponensis plures fuerunt simul in Iponensi ecclesia episcopi, multo magis
propter utilitatem universalis ecclesie plures esse possunt apostolici simul.

Discipulus: Contra hoc est glossa super eundem capitulum Non autem, que dicit
in hec verba: “Numquid eodem modo possent esse duo apostolici? Argumentum45
quod non, supra, eadem, c. Factus; et Dominus tantum unum constituit, 24a, q.
1a, Ita loquitur, et c. Quicumque, contra quod non potest dispensari, 25a, q. 1a,
Sunt quidam. Preterea, quia una est catholica ecclesia et unum caput. Tamen
plures imperatores fuisse legimus. Sed hic non est ita, quia offenderetur illa
regula, scilicet unam sanctam ecclesiam”. Ex quibus verbis colligitur quod50
articulo fidei obviat plures esse apostolicos simul, illi videlicet articulo, “unam
sanctam ecclesiam catholicam”.

Magister: Respondetur quod glossa ibi non loquitur assertive sed solummodo
allegando; unde dicit, “argumentum quod non”. Et ideo non determinat partem
illam, sed tantummodo argumentatur pro ipsa. Que argumenta concludunt quod55
non possunt esse duo apostolici contrarii et discordes quorum uterque vel alter
dicat et asserat se solum esse apostolicum et non alium, vel quorum alter non sit
legitime apostolicus constitutus. In quo casu loquitur illud capitulum allegatum,

33 nec]  licet Ed   36 tantum]  totum MF   37 Africana ecclesia] W: africane ecclesie Friedberg.
(Other editions of Gratian, and of Augustine, Ep. 32,  have: “meruerint africane ecclesie...
perciperent”.)   39 et] ita S | episcopo] episcopus Ed   40 accedens ecclesiam] accederet nam S
Valerio] valerio S | Iponensis] sed added Pz | episcopo] episcopus Pz   41 factus] omitted S   45 duo]
plures Ed   46 Factus] dicens et added Ly | Factus…Dominus] facto dicens Pz | et] omitted MF
49 legimus] 21a dist., c. Nunc autem added S   51 articulo1]  articulus MF   58 loquitur]  legitur Ed

29 Nam…30 magnis] cf. 1.165    31 Non autem] C.7 q.1 c.12, col. 571 |  Petisti]  C.7 q.1 c.17,  col.
574 |  Qui vero] C.7 q.1 d.p.c.42, col. 583   36 Non autem1] C.7 q.1 c.12, col. 571   44 glossa] C.7
q.1 c.12, s.v. ut non succederet, col. 823



222 3.1 Dialogus

Factus, quia loquitur de Cornelio et Novaciano, quorum Cornelius rite et
legitime fuit electus, sicut idem capitulum asserit et testatur. Novacianus autem, 60
non propter necessitatem vel utilitatem ecclesie, sed per ambicionem, cum
scandalo et divisione ecclesie, gradum apostolicum usurpavit, testante sequenti
capitulo, in quo sic habetur: “Novacianus episcopus non est, qui, Cornelio
episcopo in ecclesia a sedecim episcopis facto, adulter atque extraneus episco-
pus fieri a desertoribus per ambitum nititur”. De quo in libro 6o Ecclesiastice 65

historie, c. 35o, sic habetur: “Novatus ecclesie Romane presbyter, elacione
quadam tumidus, spem penitus eis salutis adimebat, eciamsi digne penituissent.
Ex quo et princeps hereseos extitit Novacianorum, qui, ab ecclesia separati,
superbo nomine seipsos ‘catharos’, id est ‘mundos’, appellabant. Ob quam rem
concilium sacerdotale celeberrimum in urbe Roma congregatum est episco- 70
porum quidem sexaginta numero, presbyterorumque totidem cum diaconis
plurimis. Preterea eciam per singulas quasque provincias, de hac re magna
deliberacione habita, decretis signatur quid facto opus sit. Statuitur ergo
Novatum quidem, cum hiis qui eum mentis elacione tumidum sequerentur
quique ad inhumanam istam et nichil fraterne caritatis servantem sentenciam 75
declinarent, alienum esse ab ecclesia”. Et infra: “Extat autem et alia epistola
Cornelii ad Fabianum Antiochie episcopum scripta, edocens singula queque de
Novato, quis qualisque fuerit vel vita vel moribus et quomodo ab ecclesia
declinaverit, in qua refert quod episcopatus cupiditate, quam intra latenter
gerebat, in hec omnia mala deciderit”. Et infra: “Sidonius et Celerinus, qui valde 80
clari in confessoribus habebantur, eo quod omnia tormentorum genera superave-
rant. ‘Sed isti’, inquit, ‘cum diligencius perspexissent agere eum’”, scilicet
Novatum, “‘cuncta fraudibus et dolis, mendaciis atque periuriis et quia bonita-
tem ad hoc solum simularet ut deciperet ignorantes, relicto eo, vel pocius
execrato, ad ecclesiam cum magna festinaccione reversi sunt, et, presentibus 85
episcopis et presbyteris sed et laicis viris, primo quidem errorem suum, tunc
deinde et illius fraudes ac fallacias confitentur’. Addidit preterea eciam hoc in
hac epistola quod ‘cum semper fratribus iurare solitus sit episcopatum se

64 episcopis] coepiscopis S | facto] factus Ed   66 Novatus] novacianus Ed   69 seipsos] semetipsos
S | appellabant] appellarunt S   70 Roma] romana Fr Ed   71 numero]  S: omitted W
presbyterorumque] presbyterorum quoque S   73 signatur] significatur S | sit] esset S | Statuitur]
certamen initur Ly   75 inhumanam]  S: humanam W | caritatis]  claritatis Ed   76 esse]  S: eciam W
infra]  ita Ed | autem] eciam Ed   77 queque] quem Pz   79 intra]  se added S   80 hec] hoc MF
Celerinus] cornelius W   81 omnia]  S: circa W   83 cuncta] a added MF   85 execrato]  S:
consecrato W | festinaccione] satisfaccione S | reversi] reverterunt S   86 viris] omitted Ed | tunc]
tum S   87 eciam] Mz S: et W | hoc] hec S   88 hac] omitted S | sit]  S: erat Ly, erit W

63 capitulo] C.7 q.1 c.6, col. 568   66 c. 35] Eusebius, tr. Rufinus, pp. 613-621



223Liber 2, Capitulum 25

omnino non cupere, subito et ex improviso, velut novum plasma, episcopus
apparuit, scilicet qui disciplinam et instituta ecclesiastica vindicabat,90
episcopatum quem non a deo acceperat presumebat. Tribus namque episcopis,
simplicissimis hominibus et omnium ignaris de remota Italie parte, adhibitis,
immo pocius subtili ab eo circumvencione deceptis, imaginariam magis quam
legitimam ab eis extorqueret manus imposicionem.’” Et infra: “Addidit autem
etiam hoc, quod idem ipse Novatus in iuventute spiritu immundo vexatus sit, et95

cum tempus aliquantulum consumpsisset apud exorcistas, egritudinem
incurreret gravem ita ut desperaretur, et quod iacens in lecto pro necessitate
perfusus sit, nec reliqua in eo que baptismum sequi solent sollempniter
adimpleta sint, nec signaculo crismatis consummatus sit; unde nec Spiritum
sanctum umquam potuit promereri”. Ex quibus verbis colligitur quod Novatus et100
summo episcopatu erat indignus, et non legitime sacerdocium usurpavit, ac
multis fraudibus et fallaciis utebatur. Quare ecclesiam scindebat; sed si dignus
existens de consensu unanimi catholicorum fuisset assumptus, non fuisset
propter hoc scissa ecclesia.

Nec apostolicorum pluralitas concorditer gubernancium ecclesiam unitati105
ecclesie repugnat, quemadmodum episcoporum pluralitas non obviat unitati
episcopatus, nec pluralitas principancium aristocratice in civitate civitatis
destruit unitatem. Nec propter hoc offenderetur ille articulus fidei, “unam
sanctam ecclesiam catholicam”, quia propter pluralitatem apostolicorum propter
necessitatem vel utilitatem de unanimi consensu fidelium assumptorum non110
fierent plures ecclesie, sed remaneret una propter unitatem fidei et concordiam
apostolicorum “eadem mente unoque consilio” ceteris principancium ortho-
doxis.

Cum igitur dicit Cyprianus, ut allegatum est, quod “ab unitate exordium
proficiscitur, ut ecclesia Christi una monstraretur”, respondetur quod quando115
necessitas aut utilitas non requirit pluralitatem apostolicorum, in quo casu
loquebatur Cyprianus, unus debet esse apostolicus, ut ecclesia Christi non solum
per unitatem fidei, baptismi et ceterorum que enumerat Apostolus ad Ephesios
4o, sed eciam per unitatem apostolici in quem unanimiter consenciunt catholici,
monstratur una. Quando autem necessitas vel utilitas apostolicos plures expo-120
scit, sufficit quod ecclesia sit una per unitatem illorum que enumerat Apostolus
ad Ephesios 4o, per quorum unitatem est una quando, vacante apostolica sede,
89 cupere]  S: capere W   92 simplicissimis] simplicibus Ed   96 aliquantulum] aliquantum S
97 incurreret] incurrerit S   98 perfusus]  S: confusus W | reliqua]  aliqua Ly | sequi] subsequi S
100 potuit] potuerit S   109 catholicam] omitted Ed   122 sede]  sed added MF

112 eadem…consilio]  Judges 20:11; cf. 1 Cor. 1:10   114 allegatum] 21.28



224 3.1 Dialogus

nec uni nec pluribus apostolicis subditur ecclesia. Inter que “unum apostolicum”
minime ponit cum de unitate ecclesie loquitur, dicens: “Solliciti servare unita-
tem spiritus in vinculo pacis, unum corpus et unus spiritus, sicut vocati estis in 125
una spe vocacionis vestre, unus Dominus, una fides, unum baptisma, unus deus
et pater omnium, qui est super omnes et per omnia et in omnibus nobis”. In
quibus oportet ut fideles unitatem servent, sive habeant aliquem apostolicum
sive nullum, sive eciam habeant unum apostolicum sive plures. Quandoque
tamen expedit, unum apostolicum ecclesia debet habere, nec unitas ecclesie 130
monstraretur nisi, quando expediret et posset, ecclesia uni apostolico subderetur.

Et sic predicta verba intelligit Cyprianus, quod ex verbis eiusdem sequenti-
bus, que eciam sunt superius allegata, ostenditur, cum dicit: “Quam unitatem
tenere firmiter et vindicare debemus, maxime nos episcopi, qui in ecclesia dei
presidemus, ut episcopatum quoque ipsum unum atque indivisum probemus”. 135

Ex quibus verbis colligitur quod secundum beatum Cyprianum non solum
apostolatus sed eciam episcopatus esse debet unus atque indivisus; et tamen,
sicut probatum est prius, in eodem episcopatu ex necessitate vel utilitate simul
plures possunt esse episcopi; et per consequens in apostolatu possunt esse plures
apostolici. Aliter enim minus in necessariis esset provisum apostolatui quam 140
episcopatui. Sicut ergo in eodem episcopatu possunt esse plures episcopi, ita in
apostolatu possunt esse plures apostolici, et tamen propter unitatem voluntatum
et ceterorum que enumerat Apostolus et episcopatus et apostolatus unus et
indivisus manebit, quemadmodum propter unitatem voluntatum plurium aristo-
cratice principancium in eadem civitate remanet civitas una, cuius unitas inter- 145
dum melius servatur per plures quam si unus solus principaretur; licet si nichil
singulare obsisteret melius regeretur ab uno.

Capitulum 26

Discipulus: Vertas te ad alias allegaciones que supra c. 21o sunt adducte, et
narra breviter quomodo respondetur ad ipsas.

Magister: Ad illam que fundatur in hoc, quod nullus est verus in ecclesia
principatus nisi apostolicus, qualis non esset principatus plurium presidencium 5
orthodoxis, respondetur quod quamvis propter necessitatem vel utilitatem essent
plures principantes catholicis, tamen principatus eorum esset apostolicus et
quilibet eorum esset vere successor beati Petri et vicarius Christi, quemad-

128 ut]  quod Ed   133 Quam]  S: quomodo W   137 apostolatus]  Ly: apostolicus W | eciam]
omitted Ed   145 unitas]  vera added Ed

124 dicens] Eph. 4:3-6   133 superius] 21.30    26.4 illam] 21.38



225Liber 2, Capitulum 26

modum si essent plures imperatores, quilibet eorum esset verus imperator. Et ita
quamvis essent simul plures apostolici, tamen ecclesia esset vere in apostolica10
radice fundata et esset principatus apostolicus vere per successiones episcopo-
rum absque omni scismate continuatus, si unanimes, pro utilitate communi, de
concordi voluntate fidelium, plures simul in apostolica sede sederent, quemad-
modum imperium Romanorum fuit unum et idem per successiones imperatorum
continuatum quando fuerunt simul plures imperatores et quando fuit unus solus.15

Sic eciam in diversis regnis simul aliquando fuerunt plures reges, scilicet pater
et filius, et tamen idem fuit regnum et per successiones regum continuatum.

Discipulus: Si essent plures apostolici simul, ipsi aristocratice regerent universi-
tatem fidelium, et principatus eorum esset aristocraticus reputandus. Sed princi-
patus apostolicus non est principatus aristocraticus, sed magis regalis, iuxta20
illud, 1a Petri, 2o, “Vos estis genus electum, regale sacerdocium”. Et in
Apocalypsi dicit beatus Iohannes: “Fecit nos regnum sacerdotale”. Ergo si
essent plures apostolici, principatus regalis esset in aristocraticum mutatus, et
per consequens non esset apostolicus.

Magister: Respondetur quod principatus apostolicus non esset in alium trans-25
mutatus, quia in principatu nulla esset varietas potestatis, sed esset solummodo
pluralitas principancium, non de necessitate principatus sed propter utilitatem
aliam vel necessitatem. Differt autem aristocraticus principatus a principatu
regali magis per diversam potestatem quam per unitatem et pluralitatem princi-
pantis et principancium, quia in hoc saltem principatus aristocraticus differt a30
principatu regali, quod unus principancium aristocratice absque speciali com-
missione alterius non potest exercere ea que ad aristocraticum pertinent princi-
patum, quod non est in principatu regali, nec esset in principatu plurium aposto-
licorum, si plures essent simul.

Discipulus: Dic qualiter ad sequentem allegacionem respondetur.35

Magister: Multipliciter respondetur. Uno modo quod papa non habet potesta-
tem preficiendi alium in summum pontificem quia summus pontifex a fidelibus
prefici debet, et ideo papa non habet omnino plenitudinem potestatis. Aliter
dicitur quod papa non habet regulariter, sed casualiter, potestatem preficiendi
alium in summum pontificem, quando videlicet videret imminere periculum40
fidelium seu fidei nisi alius preficeretur, vel singularem utilitatem si alius

26.14 Romanorum]  romanum Ly | idem] et added Mz   21 estis] omitted S   22 sacerdotale] et
sacerdotes S   35 allegacionem]  questionem Pz   37 a] Mz: de W

21 1 Petri] 2:9   22 Apocalypsi] 1:6   35 sequentem] 21.55



226 3.1 Dialogus

ordinaretur, et non posset convenienter requirere consensum fidelium et pericu-
lum esset in mora. Cum vero dicitur quod papa non potest dispensare contra
statum generalem ecclesie, respondetur quod papa non potest regulariter dispen-
sare contra illa que explicite vel implicite continentur in scripturis sacris, nec 45
eciam contra ea que ad iura pertinent aliorum; tamen casualiter, ex causa iusta et
racionabili, potest inducere novitates que fidei non repugnant. Et ideo ex causa
racionabili posset alium constituere summum pontificem, qualiter secundum
quosdam beatus Petrus alium fecit summum pontificem ipso vivente. Regulari-
ter tamen hoc facere papa non potest, et si fecerit minime tenet. 50

Ad aliam allegacionem dicitur quod fideles ex causa instituendo plures
summos pontifices nequaquam incurrerent hereticam pravitatem, quia privile-
gium Romane ecclesie traditum sibi a Christo non auferrent ab ea, quia remane-
ret eadem Romana ecclesia, habens potestatem preficiendi sibi et universitati
fidelium unum summum pontificem, et eciam plures quando expedierit. 55

Ad aliam dicitur quod in uno episcopatu possunt esse duo episcopi, sicut
accidit tempore beati Ieronimi de Augustino et Valerio, qui simul fuerunt
episcopi Iponensis ecclesie, sicut ostensum est supra.

 Discipulus: Glossa super illud capitulum 7m, q. 1a, Non autem, videtur dicere
quod Valerius et Augustinus non regebant simul episcopatum eundem. 60

Magister: Dicitur quod talis glossa, si esset, manifeste corrumperet textum.
Quia textus dicit expresse quod “incolumi Valerio Iponensis ecclesie episcopo,
coepiscopus Augustinus factus est”; sed si Valerius cessisset, Augustinus non
fuisset factus coepiscopus. Ergo eodem tempore regebant eundem episcopatum.
Nec glossa asserit contrarium, sed dubitative loquitur, dicens “forte Valerius 65
cessit administracioni Augustini”.

Ad Ieronimum autem dicitur quod ipse intendit quod, regulariter et absque
causa iusta, non debent esse plures episcopi in eodem episcopatu; ex causa
tamen possunt esse.

42 convenienter]  faciliter Ed   53 Romane]  racione Ed | auferrent] auferentur Pz, auferretur Ly
63 factus] omitted S   66 administracioni Augustini] administracionem augustino S   67 absque]
aliqua added Ed

49 quosdam] See Clement, Epistola I ad Jacobum fratrem Domini, translated by Rufinus, PG, vol.
1, col. 464. Cf. C.8 q.1 c.2, col. 590. The letter is not authentic.   51 aliam] 21.63   56 aliam] 21.72
58 supra] 25.35    59 Glossa] C.7 q.1 c.12, s.v. ut non succederet, col. 823   67 Ieronimum] 21.72



227Liber 2, Capitulum 27

Ad ultimam respondetur quod fideles propter necessitatem vel utilitatem70

sufficienter moventem et inducentem constituendo plures summos pontifices
non facerent condicionem ecclesie deteriorem quoad spiritualia, sed meliorarent
eam, quia in tali casu magis expediret ecclesie regi a pluribus quam ab uno.
Cum autem dicitur quod principatus aristocraticus, et quilibet alius, est minus
bonus quam principatus regalis, respondetur quod quantum ad naturam principa-75
tus est minus bonus, interdum tamen melior est quodammodo quam principatus
regalis, quemadmodum multe medicine in se deteriores sunt cibis qui competunt
sanis, et tamen nonnumquam meliores sunt quibusdam egris. Et ideo licet
quantum est de natura rei sit melius quod principetur unus solus (quia, ut dicit
glossa super sepe allegatum c. 7m, q. 1a, Non autem, “Facilius expeditur admini-80
stracio per unum quam per plures, ff. De administracione, Tutor, l. 3a, § ulti-
mo”, quod communiter habet veritatem), non tamen semper, quia in casu potest
esse melius quod principentur plures, et quandoque facilius expeditur admini-
stracio per plures quam per unum.

Capitulum 27

Discipulus: Recitasti quomodo respondetur, secundum unam opinionem, ad
allegaciones ostendentes quod fideles non possunt instituere plures apostolicos
simul. Nunc secundum opinionem contrariam narra qualiter respondetur ad
allegaciones contrarias adductas supra, c. 20o huius secundi, quibus ostenditur5
quod <non> licet fidelibus plures constituere principantes communitati fidelium,
sive quod possint alium principatum quam apostolicum instituere, sive quod
solummodo possint ad statum apostolicum simul plures provehere.

Magister: Secundum tenentes quod nullo modo possunt simul esse plures
apostolici, respondetur ad primam allegacionem quod statuta humana que10

divinis preceptis non obviant variari possunt; sic eciam principatus qui ordina-
cioni divine minime adversantur variare licet; sed non illos quorum aliquis
repugnaret ordinacioni divine. Plures autem simul esse apostolicos obviaret
ordinacioni Christi, qui unum constituit, et ideo non licet constituere simul
plures apostolicos.15

Ad secundam dicitur quod in hoc communitati fidelium quantum ad omnia
necessaria optime est provisum, quod diligendo et obediendo deo fidelibus

73 a…uno]  ab uno quam a pluribus Ed   79 quia]  Ly: qui W   82 in]  aliquo added Ly
27.4 qualiter]  quomodo Ed   5 20]2 Pz   6 quod]  Kilcullen: quod non W   7 sive quod1]  sicut MF
possint] Mz: possunt W | quod2]  omitted MF   8 plures]  omitted Ly

70 ultimam] 21.78    80 glossa] C.7 q.1 c.12, s.v. ut non succederet, col. 823   27.10 primam] 20.19
16 secundam] 20.36



228 3.1 Dialogus

“omnia cooperantur in bonum”, secundum Apostolum, et ideo, licet quandoque
esset melius et magis expediens plures apostolicos presidere quam unum si non
esset contra ordinacionem Christi, tamen melius est et magis Christianis expe- 20
diens, propter ordinacionem Christi, subesse et obedire uni apostolico quam
pluribus.

Ad aliam respondetur quod consuetudines que sunt consone ordinacioni
Christi, quantumque inciperent esse onerose, per Christianos tolli non possent,
quemadmodum leges divine date populo Iudaico, quamvis fuerint onerose (iuxta 25
verba Petri que leguntur Actuum 15o), tamen per eundem populum tolli non
poterant; sic quamvis principatus unius solius apostolici inciperet esse onerosus,
tamen tolli non posset, sed tollerandus esset, quemadmodum sunt tollerandi mali
prelati.

Ad aliam respondetur quod expedit ecclesie propter bonum obediencie, si est 30

voluntas dei, illi principatui obligari qui potest in pessimum transmutari, quem-
admodum propter bonum obediencie expedit ecclesie propter preceptum dei
prelato pessimo obedire. Et ideo licet principatus unius summi pontificis posset
per maliciam eius transmutari in pessimum, quia potest effici tyrannus, tamen
propter bonum obediencie expedit ecclesie sustinere eundem. 35

Ad aliam racionem respondetur quod propter evidentem utilitatem est
novitas facienda ita ut recedatur ab eo iure humano quod diu equum visum est,
sed propter nullam utilitatem recedendum est a iure divino quod diu equum
visum est. Sic eciam a principatu humanitus instituto propter utilitatem eviden-
tem recedendum est, sed non a principatu instituto a Christo, quemadmodum a 40
sacerdocio Levitico propter nullam utilitatem licebat Iudeis recedere. Principa-
tus autem apostolicus sic est divinitus institutus ut unus solus debeat principari.
Quare propter nullam utilitatem talis principatus in aristocraticum vel alium
transmutandus est, nec aliquo modo licebit fidelibus plures apostolicos consti-
tuere. 45

Ad aliam respondetur quod principatus unius summi pontificis non potest
esse dispendiosus Christianis nisi propter maliciam summi pontificis principan-
tis vel propter maliciam subiectorum, et ideo principatus ille non est transmutan-
dus in alium, sed corrigendi sunt illi propter quos tendit ad noxam vel accidit
dispendium Christianis. 50

24 quantumque]  quamvis Ed   44 est]  omitted MF

18 Apostolum] Rom. 8:28   23 aliam] 20.45    26 Actuum] 15:10   30 aliam] 20.55    36 aliam]
20.63    46 aliam] 20.75



229Liber 2, Capitulum 28

Per idem ad aliam  respondetur quod interdum quando illud quod provisum
est ad concordiam propter maliciam aliquorum tendit ad noxam, non ipsum est
tollendum, sed corrigendi sunt illi propter quos tendit ad noxam.

Ad aliam dicitur quod non semper cessante causa cessat effectus, sicut in
multis casibus patet.55

Ad aliam respondetur, sicut responsum est, quod non semper est standum
maiori parti nec pluralitati. Et ideo, licet maior pars Christianorum vellet consti-
tuere plures apostolicos simul, non esset standum eis, quia minor maiori racione
niteretur, scilicet ordinacione Christi, qui instituit unum solum apostolicum. Ad
allegaciones in contrarium dicitur quod pro necessitate non licet facere contra60
preceptum divinum expressum, nisi quando potest colligi ex scripturis quod
necessitas est excepta in legibus divinis. Non autem potest haberi ex scripturis
quod in ordinacione Christi de uno apostolico constituendo aliqua necessitas sit
excepta, et ideo nec propter necessitatem nec propter utilitatem sunt plures
apostolici constituendi.65

Ad ultimam respondetur quod David ex inspiracione divina fecit illam
divisionem sacerdotum, et ideo, si deus ordinaverit, possent constitui plures
apostolici; sed absque precepto divino hoc legitime minime fieri posset.

Capitulum 28

Discipulus: Narrasti secundum opinionem unam quod quando expediret liceret
Christianis constituere plures apostolicos. Nunc indica an, secundum eandem
opinionem, licet in aliquo casu plures constitui patriarchas seu primates nullum
superiorem habentes, quorum nullus pro apostolico sit habendus.5

Magister: Secundum unum modum ponendi opinionem prescriptam liceret, si
communitati fidelium expediret, tales plures constituere patriarchas seu prima-
tes. Quod ponit propter plures condiciones que adducte sunt supra, 20o c. huius
secundi, ad probandum quod liceret plures apostolicos simul habere. Secundum
alium modum ponendi hoc nullo modo liceret.10

Discipulus: Secundum primum modum ponendi explica aliquos casus
possibiles in quibus liceret plures tales patriarchas seu primates habere.

51 ad aliam ]  omitted Ed | quod1]  quia added Ly | quando]  omitted Ed   52 non]  ideo added Ly
58 standum]  cum added Ed   59 ordinacione]  Fr: ordinacioni W   28.4 constitui]  constituere Ly
8 20] Mz: 24 W   11 aliquos] Scott: alios W

51 aliam ] 20.83    54 aliam] 20.98    56 aliam] 20.104  |  responsum] 20.110    60 allegaciones]
20.139    66 ultimam] 20.170



230 3.1 Dialogus

Magister: Dicitur quod unus casus esset si papa et cardinales efficerentur
heretici et Romani faverent eisdem aut nollent catholicum in summum pontifi-
cem eligere. Tunc enim liceret quibuscumque et quotque provinciis et 15
regionibus que hoc concorditer vellent sibi unum primatem eligere qui in causis
spiritualibus omnibus aliis presideret; et ideo, si alique provincie concordarent
in unum et alie in alium, possent plures tales primates non habentes superiorem,
quorum nullus esset apostolicus, preesse Christianis quousque de apostolico
provideretur universitati fidelium. 20

Alius casus esset si, propter heresim pape vel discordiam eligencium,
apostolica sedes diu vacaret, ita ut negocia communia ecclesie per ipsam expe-
diri non possent, quemadmodum aliquando vacavit sex annis. Tunc enim liceret
provinciis que vellent sibi constituere primatem modo predicto qui negocia
communia illarum provinciarum expedire valeret. 25

Alius casus esset si catholici omnes preter paucos, per bella intestina vel per
infideles aut scismaticos aut aliter, taliter premerentur quod ad apostolicum
verum non possent habere recursum, et tamen diverse provincie possent conve-
nire ad preficiendum sibi unum caput. Tunc enim liceret quibusque et quotque
provinciis que possent et vellent sibi constituere unum primatem qui super 30
omnes potestatem haberet. Et ita possent alique provincie in una parte mundi
unum, et alie in alia parte mundi alium, constituere sibi primatem. Quare
possent licite fieri plures tales patriarche seu primates.

Discipulus: Aliquas allegaciones adducas quod in predictis casibus, vel aliis,
possent plures constitui huiusmodi patriarche seu primates. 35

Magister: Hoc videtur posse probari. Nam, ut habetur dist. 1a, c. Ius civile,
unaqueque civitas et populus potest sibi ius proprium “divina humanaque causa”
constituere. Ubi dicit glossa super vocabulo “civitas”: “Sic aliqua ecclesia ius
sibi statuit, ut infra 11a dist., Catholicam, et De consecracione, dist. 3a, Pronun-
ciandum”. Et super vocabulo “humana” ait: “Id est contemplacione dei et 40
hominum”, id est reverencia dei et utilitate hominum. Ex quibus colligitur quod
quelibet ecclesia et quilibet populus Christianus potest sibi auctoritate propria
ius proprium statuere pro utilitate sua. Ergo, a simili, vel multo forcius, potest
sibi pro reverencia dei et utilitate hominum constituere caput et prelatum, quia

19 apostolico]  alio Ed   28 tamen]  tunc Ly   39 statuit]  statuerit Pz   40 Id est]  prima Ed

28.36 Ius civile] D.1 c.8, col. 2   38 civitas] D.1 c.8, s.v. vel queque civitas, col. 5   40 humana]
ibid., s.v. divina humanaque



231Liber 2, Capitulum 28

parum est ius esse in civitate nisi sint qui iura regere possint et reddere, ff. De45

origine iuris, l. 2a.

Amplius, cui licet cedere iuri suo, eidem licet super se superiorem recipere.
Sed patriarchis et primatibus pro utilitate communi licet cedere iuri suo, ergo
multo magis licet eis super se superiorem recipere pro communi utilitate. Si
autem licet episcopis, patriarchis seu primatibus, multo magis hoc licet inferiori-50
bus, et per consequens possunt si volunt super se constituere unum caput cui
omnes subsint.

Discipulus: Isti opinioni sacri canones obviare videntur, quibus statuitur et
asseritur quod nova dignitas non potest constitui sine licencia pape (Extra, De
constitucionibus, Cum accessissent; 22a dist., c. 1o; Extra, De consuetudine,55
Cum olim).

Magister: Respondetur quod quando potest haberi recursus ad papam non est
nova dignitas constituenda absque licencia pape, in quo casu loquuntur canones
sacri. Sed quando non potest haberi recursus ad papam catholicum, tunc pro
utilitate communi licet aliquo modo novam constituere dignitatem duraturam60
saltem usque possit haberi ad papam recursus. Sicut enim difficultas aliquid
admittit vel permittit quod alias prohiberetur, sicut notat glossa, Extra, De
ecclesiis edificandis, super capitulum Ad audienciam, ita eciam impossibilitas
aliquid admittit vel permittit quod alias prohiberetur. Quare propter impossibili-
tatem recursus habendi ad papam licet tales constituere patriarchas vel primates,65
quamvis hoc prohibeatur de sacris canonibus, qui intelligendi sunt loqui quando
potest haberi recursus ad papam. Quemadmodum canones prohibentes quosdam
excommunicatos absolvi ab alio quam a papa intelligendi sunt quando excom-
municatus potest ad papam recurrere, non quando ne recurrat ad summum
pontificem impeditur, (Extra, De sentenciis excommunicacionis, Quamvis, et in70
aliis pluribus sacris canonibus idem habetur), sic eciam quando non potest
recursus haberi ad papam, vel non expedit, potest constitui novus primas sine
licencia pape, si alicui nacioni vel regioni aut regionibus vel provinciis fuerit
expediens et necessarium, qui saltem auctoritatem et potestatem habebit quous-
que per papam fuerit aliter legitime et utiliter ordinatum.75

50 seu] et Ly, omitted Pz   61 usque] quo added Ed | aliquid]  aliud Ed

46 l. 2] Digest, 1.2.13, p. 30   55 Cum accessissent] X 1.2.8, col. 9 |  c. 1] D.22 c.1, col. 73   56 Cum
olim] X 1.4.6, col. 38   62 glossa] X 3.48.3, s.v. magna difficultate, col. 1400   70 Quamvis] X
5.39.58, col. 912



232 3.1 Dialogus

Capitulum 29

Discipulus: Ad plures allegaciones supra c. 2o huius secundi inductas ad pro-
bandum quod non expedit communitati fidelium uni capiti sub Christo subesse
responsiones recitasti, occasione quarum aliqua alia annexa tractavimus, circa
que quasdam opiniones et quosdam modos ponendi recitasti, quas et quos nolo 5
ad presens amplius pertractari. Ideo, illis omissis ad aliud tempus, narra qualiter
respondetur ad secundam allegacionem supradicto c. 2o huius secundi adduc-
tam: sed breviter, quia alias de fundamento ipsius intendo tecum exquisite
conferre.

Magister: Illa allegacio in hoc fundari videtur, quod sine diviciis, quibus carere 10
debet caput fidelium, nemo potest efficaciter et utiliter subditis principari. Ad
quam respondetur quod potestas principandi Christianis in hiis que ad legem
pertinent Christianam sic est instituta a solo deo quod per legem Christianam et
solam ordinacionem Christi a potestate et iurisdiccione seculari Christiani
minime sunt exempti; unde a tempore apostolorum, et multis post temporibus, 15
Christiani potestati et iurisdicitoni eciam infidelium subiecti fuerunt in crimini-
bus secularibus et aliis que specialiter ad legem Christianam nullatenus pertine-
bant. Propter quod caput Christianorum non habet regulariter potestatem
puniendi seculares iniquitates pena capitis et aliis corporalibus penis, propter
quas taliter puniendas principaliter potencia temporalis et divicie sunt necessa- 20
rie, sed talis punicio potestati seculari principaliter et regulariter est concessa.
Pena igitur spirituali solummodo potest papa regulariter corrigere delinquentes,
et ideo non est necessarium quod temporali potencia precellat vel temporalibus
abundet diviciis, sed sufficit quod Christiani sibi prompte obediant.

Capitulum 30

Discipulus: De hac materia tecum postea disputabo; ideo ipsam pertranseas, et
qualiter, secundum opinionem que tenet quod non expedit communitati fidelium
uni capiti sub Christo subesse, respondeatur ad allegaciones inductas superius 1o

c. huius secundi cura referre. 5

Magister: Ad primam illarum respondetur, sicut tactum est ibidem, quod
Christus est caput fidelium, ideo Christiani non subsunt uni capiti sub Christo.
Ad racionem autem in contrarium respondetur quod non est necesse ut sub

29.4 alia] omitted Ed   12 principandi]  precipiendi Pz   24 abundet] abundat Pz   30.4 respondeatur]
omitted MF

29.4 responsiones] cf. c. 15 and c. 19   7 secundam] 2.25    30.2 postea] 3.2 Dial., 1.17   6 primam]
1.12  |  ibidem] 1.20    8 racionem] 1.28



233Liber 2, Capitulum 30

Christo sit unus rector tocius ecclesie, sed sufficit quod sint plures diversas
regentes provincias, quemadmodum sunt plures reges gubernantes plura regna.10

Ad aliam dicitur quod expedit uni ovili in quo oves simul morantur regi et
pasci ab uno pastore mortali; uni autem ovili in quo omnes oves non simul
morantur sufficit ut regatur a principe pastorum, scilicet Christo.

Ad terciam respondetur per idem, quod omni populo simul moranti expedit
uni rectori mortali subesse, non autem uni populo comprehendenti plures popu-15

los in locis distantibus habitantes, sed tali populo sufficit subesse Christo.

Ad quartam respondetur quod non omni communitati que non potest regi
absque multitudine iudicum qui possunt circa causas et negocia contrarias
habere sentencias expedit uni rectori supremo subesse, quia communitas
huiusmodi potest esse tanta quod nullus unus homo (mortalis, et in multis defi-20
ciens) sufficit ad ferendum et determinandum omnia negocia circa que possunt
alii iudices discordare, et ideo, cum communitas fidelium sic possit esse tanta
quod nemo mortalis possit omnia huiusmodi negocia sustinere, expedit commu-
nitati fidelium ut regatur a pluribus, non ab uno.

Ad quintam consimiliter respondetur quod quia unus non sufficit ad cogen-25
dum universos fideles ad servandam unitatem fidei ac rituum et observanciarum
quos omnes Christiani servare tenentur, ideo expedit communitati fidelium ut
regatur a pluribus, qui ad huiusmodi unitatem omnes compellant.

Ad sextam respondetur quod potentibus errare circa maiora negocia expedit
habere unum caput quando unus sufficit ad huiusmodi negocia omnia terminan-30
da. Sed nemo sufficit ad huiusmodi omnia negocia que possunt oriri inter
Christicolas terminanda; ideo non expedit sibi unum habere caput sub Christo,
sed plura.

Ad septimam respondetur quod non expedit communitati fidelium ut multi
inter ipsos, et precipue prelati, valeant delinquere insolenter quando contra tale35
periculum potest remedium absque maiori periculo adhiberi. Sed maius pericu-
lum immineret communitati fidelium si haberet unum caput quam habendo
plura, quia, cum facilius per maliciam inficiatur unus quam plures, magis timen-
dum est ne inficiatur per maliciam unus principans universis fidelibus quam
plures principantes eisdem. Sed secundum sentenciam sapientis, Ecclesiastici40

12 non]  omitted MF   13 regatur]  regantur Ed   31 omnia]  omitted Ed   37 immineret]  potest
imminere Ed   38 inficiatur]  omitted MF

11 aliam] 1.44    14 terciam] 1.54    17 quartam] 1.62    25 quintam] 1.96    29 sextam] 1.106
34 septimam] 1.148    40 Ecclesiastici] 10:2



234 3.1 Dialogus

10o, “Secundum iudicem populi, sic et ministri eius, et qualis rector est civitatis,
tales et inhabitantes in ea”. Cui concordat Anterus papa, qui, ut habetur 6a, q. 1a,
c. Ex merito, ait: “Capite languescente, cetera corporis membra inficiuntur”. Ubi
dicit glossa: “Componitur orbis regis ad exemplum”, et, per consequens, corrup-
to capite quorumcumque Christianorum, de corrupcione subditorum probabiliter 45
est timendum. Ergo magis timendum est de generali, vel fere de generali,
corrupcione seu infeccione Christianorum si habuerint omnes unum caput quam
si habuerint plura, licet magis esset timendum de aliqua particulari corrupcione
alterius partis Christianorum si Christiani habeant plura capita. Ergo maius
periculum imminet Christianis si habeant omnes unum caput quod potest 50
universaliter, vel fere omnes, Christianos inficere, quam si habeant plura quo-
rum nullum potest omnes, vel fere omnes, inficere, sed tantummodo sibi subiec-
tos; quia non est tantum timendum quod plura capita simul corrumpantur sicut
unum solum.

Discipulus: Quare addit ista opinio “fere”, cum dicit quod magis est timendum 55
de generali, vel fere generali, corrupcione?

Magister: Additur “fere” propter promissionem Christi dicentis, Matthei
ultimo, “Vobiscum sum omnibus diebus, usque ad consummacionem seculi”,
propter quam nullatenus est timendum quod umquam propter maliciam unius
capitis erit generalis corrupcio seu infeccio omnium Christianorum, quia talis 60
corrupcio Christianorum obviaret promissioni Christi prescripte. Sed fere
generalis corrupcio Christianorum promissioni illi nullatenus repugnaret. Staret
enim eadem promissio Christi si sub uno perverso vel infecto capite omnium
Christianorum inficerentur omnes preter duos vel tres. Quare non esset aliquali-
ter metuendum quod unum caput omnium Christianorum inficeret omnes Chri- 65

stianos, sed verendum esset, si inficeretur, quod inficeret fere omnes. Propter
quod si papa efficeretur hereticus, presertim habens potenciam temporalem vel
cui potentes temporaliter adhererent, formidandum esset ne fere omnes Christia-
nos inficeret heretica pravitate. Sed si essent plura capita Christianorum, non ita
faciliter omnia simul inficerentur, sed uno infecto in moribus vel heretica pravi- 70
tate sepe aliud remaneret sanum in moribus et in fide cum sibi subiectis.

Discipulus: Alias allegaciones sequentes prosequere.

41 ministri]  minister Fr Ed   55 addit]  additur MF   66 verendum]  credendum Ed   68 adhererent]
adherent Ed

43 Ex merito] C.6 q.1 c.13, col. 557   44 glossa] s.v. cadant, col. 801   57 Matthei] 28:20



235Liber 2, Capitulum 30

 Magister: Ad octavam respondetur quod non semper “idem est expediens toti
et parti, magnis et parvis”, sicut nec universaliter sine omni excepcione “idem
iuris est in toto et in parte, in magnis et in parvis”, licet hoc verum sit quando est75
eadem racio de toto et parte, de magnis et parvis. Et ideo, licet sit expediens
quod uni populo parciali fideli presit unus episcopus, non expedit tamen quod
toto populo fideli presit unus solus: tum quia omnia negocia unius populi parcia-
lis potest sustinere unus solus, nullus autem unus potest sustinere omnia nego-
cia, eciam maiora, omnium Christianorum; tum quia minus malum est ut popu-80
lus parcialis et parvus inficatur ab uno episcopo quam ut totus, vel fere totus,
populus Christianus inficiatur ab uno capite quod omnibus presit.

Ad nonam dicitur quod quamvis regnum sit optima policia in una civitate
secundum Aristotelem (qui solummodo loquitur de policiis que in civitatibus
custodiuntur, ut ex verbis eius quampluribus in libris politicorum colligitur),85

tamen regnum non est optima policia in toto orbe nec in omni parte orbis, quia
totus orbis et diversa regna melius reguntur a pluribus quorum nullus sit supe-
rior alio quam ab uno solo, propter raciones tactas superius.

Per hoc ad allegacionem ultimam respondetur, quod non expedit universitati
mortalium ut regatur ab uno monarcha tocius orbis, sed regulariter expedit ut90
regatur a pluribus quorum nullus sit superior alio, quamvis in aliquo casu qui
possit accidere magis expediret quod totus orbis regeretur ab uno quam a
pluribus.

74 sicut] Kilcullen (cf. 1.165): sive MF; omitted Ed | sine omni] Kilcullen (cf. 17.7 – 8): sive cum
MF, nec cum Ed   76 sit] erit MF   85 ex]  in Ed   88 alio]  aliquando MF | quam] omitted Pz | tactas]
tractas Pz | superius]  contra regnum est unius capitis omnium christianorum added MF
90 monarcha]  monarchia MF

73 octavam] 1.165    75 hoc…76 racio] Cf. 3.2 Dial., 1.9   83 nonam] 1.173    89 ultimam] 1.185





LIBER 3

Capitulum 1

Discipulus: Quamvis regulariter minime expediret totam universitatem fidelium
uni capiti fideli sub Christo subesse, tamen videtur quod nullus catholicus
debeat dubitare quin — pro necessitate temporis, vel propter excellenciam beati
Petri, vel ex alia causa speciali nobis fortassis ignota, aut de potencia absoluta5
— Christus potuit constituere beatum Petrum caput, principem et prelatum
aliorum apostolorum et universorum fidelium. Ideo specialiter nunc scrutemur
an de facto Christus tantam beato Petro contulit dignitatem.

Verum quia istius inquisiti, et aliorum quamplurium discuciendorum infe-
rius, nec una pars nec alia aliter quam per scripturas vel auctoritates potest10
ostendi, circa scripturas autem recipiendas sunt diverse opiniones et adverse,
quibusdam dicentibus quod solummodo scripture canonice et generalium conci-
liorum debent de necessitate salutis admitti, aliis aliter sencientibus. Ideo, licet
qualis fides scripturis aliis quam canonicis debeat adhiberi in prima parte huius
dialogi, ubi quesivimus que assercio catholica que heretica est censenda, disse-15
ruimus aliquantulum exquisite, hic tamen, propter dicta quorumdam que tunc
non habuimus, non tedeat nos aliqualiter tangere de eodem. Circa hoc ergo
diversas opiniones cum motivis earum non te pigeat recitare.

Magister: Una est opinio tenens quod

nullam scripturam irrevocabiliter veram credere vel fateri tenemur de20
necessitate salutis eterne nisi eas que canonice appellantur, vel eas que ad
has ex necessitate sequuntur, aut scripturarum sanctarum sensum dubium
habencium eas interpretaciones seu determinaciones, que per generale
fidelium seu catholicorum concilium essent facte, in hiis presertim in
quibus error dampnacionem eternam induceret, quales sunt articuli fidei25
Christiane.

Quod enim interpretacionibus concilii generalis sit talis prestanda credulitas
patet, quia pie tenendum est quod tales interpretaciones sunt nobis ab eodem

1.9 quamplurium]  complurium Ly   14 parte]  lib. 2 added Frm   15 ubi]  in qua Ed   16 hic]  sed Ed
19 est]  omitted Ly   21 eas2] eis S   22 ex]   de Ly   23 eas…determinaciones] eis interpretacionibus
seu determinacionibus S

1.15 ubi] See 1 Dial. 2.1-5   16 quorumdam] Marsilius   20 nullam…26 Christiane] Marsilius,
II.xix.1 We indent material taken verbatim, or nearly verbatim, from Marsilius but do not mean to
imply that Ockham intended these passages to be recognised as quotations. He does not mention
Marsilius by name and sometimes changes the wording of the quoted material.   28 eodem] That is,
the same as the Spirit who revealed the Scriptures.



238 3.1 Dialogus

Spiritu revelate. Quod ex scriptura ostenditur. Nam veritas ipsa Matthei ultimo
dicit, 30

“Et ecce ego vobiscum sum omnibus diebus, usque ad consummacionem
seculi”. Unde Rabanus ait: “Ex hoc intelligitur quod usque in finem
seculi non sunt defuturi in mundo qui divina mansione et inhabitacione
sunt digni”, quibus scilicet ad fidei conservacionem Spiritum sanctum
pie tenendum est semper adesse. Unde Ieronimus: “Qui ergo usque ad 35
consummacionem seculi cum discipulis se esse promittit, et illos ostendit
semper esse victuros, et se numquam a credentibus recessurum”. Idem
aperte convincitur Actuum 15o, dicente apostolorum et fidelium
congregacione post ambiguitatis illius determinacionem, “Visum est
enim Spiritui sancto et nobis”. Asseruerunt enim et asserit scriptura 40
ipsorum determinacionem, in dubietate illa circa fidem, factam esse a
Spiritu sancto. Cum igitur fidelium congregacio seu concilium generale
per successionem vere representet congregacionem apostolorum et
seniorum ac reliquorum fidelium, in determinandis scripture dubie
sensibus, in quibus maxime periculum eterne dampnacionis induceret 45
error, verisimile, quinimo certum est, deliberacioni universalis concilii
Spiritus sancti dirigentis et revelantis adesse virtutem.

Hoc autem deduccione infallibili (ut asserunt) ex scriptura vim sumente
patere potest. Quoniam frustra dedisset Christus legem salutis eterne, si
eius verum intellectum, et quem credere fidelibus est necessarium ad 50
salutem, non aperiret eisdem hunc querentibus et pro ipso invocantibus
simul, sed circa ipsum pluralitatem fidelium errare sineret; quinimo talis
lex non solum ad salutem foret inutilis, sed in hominum eternam
perniciem tradita videretur. Et ideo pie tenendum est, determinaciones
conciliorum generalium in sensibus scripture dubiis a Spiritu sancto sue 55
veritatis originem sumere.

Capitulum 2

Discipulus: Opinionem aliam recitare non differas.

Magister: Alia est assercio quod non solum scripturis canonicis et determina-
cionibus seu interpretacionibus conciliorum generalium est de necessitate salutis
firma prestanda credulitas, sed eciam decretis et decretalibus epistolis summo- 5

32 Unde] ubi S   35 Qui]  S: quod W   38 convincitur] ex added S   39 ambiguitatis]  S:
ambiguitatem W | determinacionem]  et terminacionem Ed   44 reliquorum] tunc added S | dubie]
dubiis S   46 deliberacioni] deliberacionis Mz   48 autem] eciam S   52 sed] si Ly | circa] contra Mz
Pz   54 est] omitted S   55 sue veritatis] S (cf. 11.19): sue virtutis MF; omitted Ed

29 Matthei] 28:20   31 Et…47 virtutem] Marsilius, II.xix.2   32 Rabanus] Cf. Catena Aurea, on
Matthew 28:20 (Previté-Orton)   35 Ieronimus] ibid. (Previté-Orton)   38 Actuum] 15:28
49 potest…56 sumere] Marsilius, II.xix.3



239Liber 3, Capitulum 2

rum pontificum, nec non et apostolorum canonibus qui in biblia non habentur, et
dictis doctorum ab ecclesia approbatorum est fides absque dubitacione aliqua
adhibenda.

Quod enim apostolorum canonibus supradictis sit fides certissima adhibenda
videtur asserere Zephernius papa, qui, ut habetur dist. 16a, c. Sexaginta, ait,10
“Sexaginta sentencias apostoli prescripserunt cum aliis quamplurimis episcopis,
et servandas eas esse censuerunt”. Item Leo papa, ut habetur in eadem dist., c.
Clementis, ait, “Clementis librum, id est Petri apostoli itinerarium, et canones
apostolorum numerant patres inter apocrypha, exceptis quinquaginta capitulis
que decreverunt orthodoxe fidei adiungenda”. Item, sexta synodus, ut legitur15
eadem dist., c. Placuit, ait, “Placuit huic sancte synodo ut amodo confirmata et
rata sint canonum apostolorum 85 capitula”. Hoc idem testatur Isidorus, qui, ut
ibidem habetur, ait, “Propter eorum auctoritatem ceteris conciliis preponimus
canones qui dicuntur apostolorum, licet a quibusdam apocryphi dicantur, quo-
niam plures eos recipiunt, et sancti patres eorum sentencias synodali auctoritate20
roboraverunt et inter canonicas posuerunt constituciones”. Ex hiis colligitur
quod saltem quibusdam canonibus apostolorum est credulitas adhibenda indu-
bia.

Quod vero decretis et decretalibus summorum pontificum credulitatem ac
reverenciam catholici debeant exhibere testantur et Nicolaus papa et Agatho25
papa, quorum asserciones habentur dist. 19a, c. Si Romanorum et c. Sic omnes.
Ad quod eciam probandum alie auctoritates sanctorum patrum possent adduci
quamplurime, que abbreviacionis causa non allegantur ad presens.

Quod vero eciam dictis doctorum ab ecclesia approbatorum oporteat credere
dist. 15a affirmare videtur, ubi diversorum sanctorum patrum recipienda enume-30

rantur opuscula.

Hoc eciam racione probatur, quia asserciones summorum pontificum non
solum in diffinicione causarum et negociorum sunt recipiende sed eciam in
exposicione scripturarum sanctarum, quibus in exposicione scripture preferuntur
sancti patres tractatores divinarum scripturarum (dist. 20a, § 1o); ergo exposicio-35

2.11 prescripserunt] Fr S: perscripserunt W | episcopis]  epistolis Ed   12 eas] omitted S
14 quinquaginta capitulis]  S: 150 W   17 canonum] canones Ed   19 quoniam] quam Ly   20 plures]
perplures S | recipiunt] receperunt Ed | sentencias] sentenciam MF   28 quamplurime]  omitted Ed
29 eciam] Mz:  omitted W   30 sanctorum]  omitted Ed

2.6 apostolorum canonibus] For the Canons of the Apostles see Hinschius, pp. 27-30.
10 Sexaginta] D.16 c.2, col. 42   13 Clementis1] D.16 c.3, col. 42   16 Placuit1] D.16 c.4, col. 42
18 ibidem] D.16 c.4 § 1, col. 42   26 Si Romanorum] D.19 c.1, col. 58 |  Sic omnes] D.19 c.2, col. 60
30 dist 15] D.15 c.3, col. 36   35 § 1] D.20 d.a.c.1, col. 65.



240 3.1 Dialogus

nes huiusmodi tractatorum recipiende sunt. Quod vero dicta summorum pontifi-
cum eciam in exposicione seu interpretacione scripture sint recipienda Hormisda
papa videtur asserere, qui, ut habetur dist. 50a, c. Si ille, ait, “Nemo michi alia
quelibet contra auctoritatem sedis apostolice vel 318 episcoporum vel reliquo-
rum canonum constituta obiciat, quia quicquid contra illorum diffinicionem, in 40
quibus Spiritum sanctum credimus locutum, dictum fuerit recipere non solum
temerarium sed eciam periculosum esse non dubito”. Huic consentire videtur
Nicolaus papa, qui, ut legitur 25a, q. 2a, c. Si quis, ait: “Si quis dogmata, manda-
ta, interdicta, sancciones vel decreta pro catholica fide vel ecclesiastica discipli-
na, pro correccione imminencium vel futurorum malorum a sedis apostolice 45
presule salubriter promulgata contempserit, anathema sit”. Hoc idem per alios
canones quamplurimos affirmari videtur.

Capitulum 3

Discipulus: Estne alia opinio aliquid superaddens predicte?

Magister: Est quorumdam opinio quod non solum Christiani tenentur predictis
firmiter adherere: sed eciam doctoribus qui non sunt ab ecclesia approbati et qui
se invicem reprobant, eciam circa illa que contingunt catholicam fidem, quan- 5
tum ad ea in quibus omnes vel plures et precipue magis famosi concordant, alii
credere constringuntur.

Discipulus: Scio plures qui hoc sentire videntur, sed non sum memor quod
audierim vel viderim quemquam eorum hoc auctoritate vel racione probare. Ideo
tu ad hoc allegaciones aliquas nitere invenire. 10

Magister: Quod hoc pluribus modis probari possit apparet. Nam illis opportet
adhibere fidem quibus non credere est iniquum. Sed non credere doctoribus est
iniquum, teste Leone papa, qui, ut habetur 24a, q. 3a, c. Quid autem, ait, “Quid
autem iniquius est quam impia sapere et sapiencibus doctoribusque non
credere?” Ergo doctoribus est credendum, presertim quantum ad illa in quibus 15
omnes vel plures et magis famosi consenciunt.

Amplius, in intelligendis scripturis divinis illis est credendum a quibus
scripture sunt discende, teste beato Clemente, qui, ut legitur dist. 37a, c. Rela-
tum, ait, “Oportet ab eo scienciam discere scripturarum qui eam a maioribus

39 vel1]  S: contra added Ly, cum added W | 318]  18 MF | vel2] et Ed   40 quia] omitted MF | contra]
quo MF   41 sanctum] omitted MF   3.6 ad]  ab Ly | alii] scilicet Christiani added Ly   10 nitere]
niteris Pz, nitaris Ly   14 sapiencibus] sapiencioribus S

38 Si ille] D.50 c.58, col. 199   43 Si quis1] C.25 q.2 c.18, col. 1016   3.13 Quid autem1] C.24 q.3
c.30, col. 998   18 Relatum] D.37 c.14, col. 140



241Liber 3, Capitulum 4

secundum veritatem sibi traditam servat”. Ergo maioribus est credendum.20

Doctores autem sunt maiores. Ergo oportet doctoribus credere.

Item, presumendum est pro multitudine, et maxime sapientum (dist. 19a, In
canonicis, et dist. 61a, Nullus invitus). Sed illis credendum est pro quibus
presumitur. Ergo credendum est multitudini doctorum, cum inter sapientes
debeant computari.25

Rursus, ille prudencie sue innititur qui ea que sibi credenda seu tenenda
videntur doctorum assercionibus presumit preponere, ut colligitur ex verbis
Ieronimi que ponuntur Extra, De constitucionibus, Ne innitaris. Nemo autem
sue prudencie debet inniti, Salomone hortante, Proverbiorum 3o, qui ait, “Ne
innitaris prudencie tue”. Ergo assercionibus in quibus concordant doctores30
nullus debet sentenciam suam preponere, et per consequens omnes alii doctori-
bus in huiusmodi credere constringuntur.

Preterea, fide dignorum testimonio est credendum. Doctores autem qui fide
digni sunt censendi testes sunt assercionum suarum, quemadmodum apostoli
appellantur testes Christi, quia evangelicam ausi fuerunt asserere veritatem.35
Ergo quando doctores concordant, et presertim famosi, alii credere tenentur
eisdem.

Adhuc, unicuique experto et perito in aliqua sciencia, arte vel facultate est
credendum. Doctores autem theologie sunt experti et periti in theologica faculta-
te. Ergo credendum est eisdem.40

Capitulum 4

Discipulus: Si est aliqua opinio que omnibus obviet supradictis, ipsam audire
desidero, ut michi detur occasio intelligendi profundius veritatem.

Magister: Est quedam opinio que, viam eligens mediam, predictis omnibus in
aliquo adversatur, tenens quod scripture divine contente in biblia, et eiusdem5
sacre scripture scriptoribus, et universali ecclesie, atque apostolis, absque ulla
dubitacione in omnibus est credendum. Nullis aliis, quantacumque doctrina vel
sanctitate prepolleant, est in omnibus absque omni excepcione fides necessario
adhibenda, ita quod nec concilio generali, nisi esset congregata universalis

30 tue]  S Frm: omitted W | in]  omitted Ed   31 preponere] Gs: proponere W | doctoribus] Ly:
doctores W   36 et]  omitted Ly   37 eisdem]  eidem Ly   38 sciencia]  omitted Mz | arte…facultate]
omitted Ed   4.9 nec]  in added Ly | nisi]  si Ed

22 In canonicis] D.19 c.6, col. 61   23 Nullus invitus] D.61 c.13, col. 231   28 Ne innitaris] X 1.2.5,
col. 8   29 Proverbiorum] 3:5



242 3.1 Dialogus

ecclesia, nec decretis aut decretalibus vel assercionibus summorum pontificum, 10

nec doctorum dictis, sive fuerint ab ecclesia approbati sive non fuerint approba-
ti, est necessario credulitas in omni dicto et casu absque omni excepcione
prestanda, licet in multis negari non debeant et quoad multa Christiani ipsis
credere teneantur.

Discipulus: Istam opinionem alias non audivi nec legi. Ideo, ut cognoscam an 15
aliquid apparencie vel veritatis contineat, ipsam intendo aliqualiter tecum
discutere. Videtur primo quod sibi ipsi repugnet. Nam sicut qui in uno crimino-
sus ostenditur in nullo negocio admittendus est tamquam testis veritatis sed
suspectus est habendus, ita qui in uno errat vel errare potest in nullo sibi neces-
sario est credendum sed merito potest haberi suspectus, quod sicut errat in uno 20
ita errat in alio. Quod de intencione Augustini videtur esse aperte, secundum
quem si in scripturis divinis aliquod mendacium, eciam minimum, reperiretur,
eis fides esset minime adhibenda. Unde dicit in prima epistola ad Ieronimum, et
habetur dist. 9a, c. Si ad scripturas: “Si ad scripturas sanctas admissa fuerint vel
officiosa mendacia, quid eis remanebit auctoritatis?”, quasi diceret, “Nichil”. Si 25
ergo concilio generali, summis pontificibus et quibuscumque doctoribus non est
necesse in omnibus credere, sequitur quod in nullo est eis fides necessario
adhibenda: cuius oppositum opinio predicta tenere videtur. Videtur ergo quod
sibimet repugnet. Tu vero narra quomodo ad hoc opinio eadem respondere
conatur. 30

Magister: Respondet quod secus est de criminoso et de errante vel potente
errare absque omni crimine et peccato. Criminoso enim in nullo credendum est;
unde nec ad testimonium debet admitti. Ex quo enim dampnabiliter a regula
racionis recessit non est firmiter presumendum quod racionem et veritatem velit
in quocumque tenere, nisi forte in aliquo quod ad concupiscenciam vel commo- 35
dum eius absque omni contrario sue voluntati pertineat. Sed de errante aut
potente errare absque omni crimine et peccato (nisi forte veniali) non est
presumendum quod velit scienter aliquid asserere contrarium veritati. Unde et
errantes in quibusdam, et opiniones falsas — non scienter nec culpabiliter,
absque assercione, adhesione vel defensione temeraria vel pertinaci aut dampna- 40

bili — tenentes, ad perhibendum testimonium veritati, in iudicio et extra, debent
admitti, et in multis debet adhiberi fides eisdem. Et ideo, quamvis secundum
istam opinionem non sit necessarium in omni dicto et casu absque omni excep-
11 fuerint2]  fuerunt Mz   15 an]  quod Ed   19 habendus]  admittendus Pz   22 quem]  quam Ly
aliquod]  ad Mz, sic ad Fr   23 eis]  Scott: ei W | et]  ut Ed   24 Si ad scripturas2] omitted Ly
25 quid] in added S   29 hoc]  hec Ly   31 Respondet]  respondetur Ed   36 Sed]  si added MF

4.24 Si ad scripturas1] D.9 c.7, col. 17



243Liber 3, Capitulum 5

cione credere concilio generali, Romanis pontificibus et doctoribus quibuscum-
que, tamen in multis est credendum eisdem, quemadmodum eorum testimonia45
sunt eciam in iudicio admittenda. Sed si generale concilium quodcumque vel
Romanus pontifex aut quicumque doctor scienter vel culpabiliter aliquod falsum
assereret vel defenderet vel quomodolibet adhereret, nulli assercioni eius (nisi
aliter de eius veritate constaret) esset fides vel credulitas firmiter adhibenda.

Discipulus: Contra ista auctoritas Augustini militare videtur. Ideo dic quomodo50

isti respondent ad istam.

Magister: Respondetur quod Augustinus loquitur de scripturis quarum omnibus
partibus est eadem racio prestandi fidem, et de omnibus talibus verum est quod
si una sola pars inveniretur falsa, nulli parti talis scripture esset credendum
propter hoc quod ibi sic scribitur. Talis autem est scriptura divina, quia cuilibet55
assercioni contente in ipsa ideo fides prestanda est quia instinctu Spiritus sancti
ibidem est scripta et asserta. Sed quando est aliqua scriptura totalis et non eadem
racio prebendi credulitatem cuilibet parti eius, quamvis una pars admittatur, alia
potest non admitti, quemadmodum libri philosophorum et poetarum et aliorum
gentilium ac eciam secularium pro parte admittuntur et pro parte repelluntur60
(dist. 37a, § Sed econtra et c. Turbat et c. Si quid veri). A quo capitulo Si quid
veri dicit glossa accipi “argumentum quod testes et instrumenta possunt pro
parte rata haberi, pro parte non”; sic eciam “donacio pro parte est valida, pro
parte non” argumentum, 17a, q. 4a, Questi; et “utor pro me quo non utor contra
me”, ut notat glossa dist. 9a, c. 1a. Sic dicitur quod generali concilio et aliis in65
uno casu est credendum et in alio non, quia non est eadem racio credendi sibi in
omnibus.

Capitulum 5

Discipulus: Quod recitasti de differencia inter criminosum et errantem seu
errare potentem absque peccato, quantum ad hoc quod non criminoso sed alii est
sepe credendum, apparenciam videtur michi habere, ex quo plura cogitandi est
michi data occasio. Nunc autem dic quare tenet predicta opinio quod non est5
credendum in omnibus absque omni excepcione generali concilio et aliis qui

60 repelluntur] reperiuntur Mz   61 econtra]  contra MF | quid1]  qui Ly | A…62 veri]  omitted Ed
62 pro]  S: in W   66 sibi]  omitted Ed   5.2 et]  omitted Ly

61 Sed econtra] D.37 d.p.c.7, § 2, col. 137 |  Turbat] D.37 c.8, col. 137 |  Si quid veri1] D.37 c.13,
col. 139   62 glossa] s. v. si quid veri, col. 186   64 Questi] C.17 q.4 c.41, s.v. revertantur, col. 1193
65 glossa] Rather, dist. 10 c. 1, s.v. contra hereticos, col. 31. On whether the rejection of part
requires the rejection of the whole see gloss on D.9 c.7, s.v. quid in eis, col. 28   5.5  predicta] 4.4



244 3.1 Dialogus

non fuerunt scriptores scripture divine neque soli ecclesiam universalem consti-
tuunt.

Magister: Hoc dicit propter hoc quod concilium generale et omnes alii supra-
dicti possunt errare, eciam culpabiliter, contra veritatem orthodoxam et aliam. 10

Discipulus: Si concilium generale potest errare, multo forcius et Romanus
pontifex, et quelibet alia congregacio parcialis, ac quilibet doctor et scriptor qui
non fuit scriptor sacre scripture, errare valebit, et si non in omnibus absque omni
excepcione est concilio generali credendum, multo magis aliis in omnibus
absque omni excepcione minime est credendum. Quare sufficiat nobis ad 15
presens hoc de concilio generali tractare secundum opinionem prescriptam.
Sane de hiis, et aliis que spectant ad ipsam, prima parte nostri dialogi, libro 5o,
c. 25o et 26o et 27o et 28o, aliquantulum diffuse tractavimus. Ideo circa hec noli
hic diu morari, sed aliqua motiva breviter tange absque deduccione prolixa.

Magister: Motiva ibi tractata fundantur principaliter in hoc, quod una sola est 20
ecclesia, scilicet militans universalis et tota, cuius concilium generale est solum-
modo pars, que non potest errare contra fidem; et in hoc, quod illa congregacio
que valet ex voluntate humana dissolvi et cessat, cuiusmodi est concilium
generale, potest contra fidem errare; et in hoc, quod omnes ille persone que
existentes in diversis locis possunt contra fidem errare, eciam si ad eundem 25

locum convenirint poterunt contra fidem errare; et in hoc, quod nulla vocacio
humana certarum personarum, et paucarum, nec commissio humana facta
pluribus personis, presertim paucis, potest eas confirmare in fide; et in hoc, quod
congregati in concilio generali non sunt dicendi non posse errare, neque propter
sapienciam eorundem, neque propter sanctitatem, neque propter auctoritatem 30
vel potestatem, neque propter promissionem factam a Christo, que salvari potest
si fides in aliis extra concilium generale remaneat.

Quibus additur allegacio talis. Omnis congregacio illorum qui pauci sunt
respectu aliorum catholicorum, eciam prelatorum, potest contra fidem errare,
quia non est tenendum necessario quod quidam pauci sint in fide confirmati, 35
quantumcumque insimul congregentur. Quamvis enim sepe legatur quod
presumendum est pro multitudine, ut notat glossa, dist. 19a, In canonicis, non
tamen ita legitur quod presumendum sit pro paucitate. Cum ergo non sit taliter

7 neque]  qui nec Ly   16 secundum]  scilicet Ly   17 prima parte] Kilcullen: primam partem W   18
c. 25... 28] Kilcullen: c. 26 et 27 et 28 et 29 W | hec]  hoc Ly   19 hic]  hoc Ly   25 errare]  possunt
added Ly   26 convenirint]  convenerunt Ed | poterunt…errare]  omitted Ly   27 certarum…humana2]
omitted Ed   34 aliorum]  Frb: aliquorum W   38 legitur]  legit Mz

37 glossa] D.19 c.6, s.v. preponat, col. 83



245Liber 3, Capitulum 5

pro multitudine presumendum quin liceat credere multitudinem posse errare,
dicente Domino, Exodi 23o, “Non sequeris turbam ad faciendum malum”, multo40
minus presumendum est pro paucitate. Et per consequens non est necesse
credere quoscumque paucos quorum nullus est confirmatus in fide non posse
errare. Sed pauci Christiani, eciam respectu episcoporum, possent sufficere ad
celebrandum concilium generale, sicut sepe respectu multitudinis prelatorum
pauci ad generale concilium convenerunt. Nam, ut legitur in decretis, dist. 16a,45

c. Sexta synodus, in generali concilio Anquiritano fuerunt solummodo 18 patres,
qui valde pauci fuerunt respectu tocius multitudinis patrum. In concilio eciam
Gangrensi fuerunt 18 patres, in Antiocheno fuerunt patres 30, in Arelatensi
fuerunt 19, in quodam alio Arelatensi fuerunt 11 patres. In alio Arelatensi
fuerunt 18, in concilio Aurasicensi fuerunt 16, in Empanensi fuerunt 16, in50
Aureliensi fuerunt 31, in Aruernensi fuerunt 15, in Maticensi fuerunt 21, in
Lugdunensi fuerunt 17, in alio Lugdunensi 20. Ergo concilium generale potest
errare contra fidem.

Amplius, illa congregacio potest errare contra fidem que ad hoc quod auten-
tica sit censenda indiget ab homine confirmari qui valet contra fidem errare,55
quia non magis confirmatur in fide indigens confirmacione quam confirmans.
Sed concilium generale, ut sit autenticum et ut eius assercio vel diffinicio sit
reputanda autentica et ut auctoritatem obtineat, indiget confirmari a papa, qui
potest contra fidem errare, teste Gelasio papa, qui, ut habetur 25a, q. 1a, c. 1o, ait,
loquens de sede prima (per quam papam intelligit), quod “unamquamque syno-60
dum sua auctoritate confirmavit et continuata moderacione custodit”. Cui
concordare videtur Pascasius papa, qui, ut habetur Extra, De eleccione, c. Signi-
ficasti, ait, “Cum omnia concilia per ecclesie Romane auctoritatem et facta sint
et robur acceperint”. Hiis consentit Iulius papa, qui, ut habetur dist. 17a, c.
Regula, ait, “Nec ullum ratum est aut erit umquam concilium quod eius”,65
scilicet Romane ecclesie, “non fuerit fulcitum auctoritate”. Hinc Gracianus, 25a,
q. 1a, § Quamquam, loquens de sacris canonibus eciam generalium conciliorum,
ait, “Sacri quidem canones ita aliquid constituunt ut sue interpretacionis
auctoritatem sancte Romane ecclesie reservent”. Ex hiis aliisque quampluribus
colligitur quod concilium generale papa confirmat et ei auctoritatem prestat.70

45 16] 18 Ed   47 qui…48 patres1]  omitted Ed   55 censenda]  non added Mz Pz   60 papam] papa
Pz   64 acceperint]  acceperunt Ed   66 fulcitum] fultum S   67 Quamquam] Hiis ita respondetur W
68 quidem]  siquidem S   69 reservent]  conservent MF

40 Exodi] 23:2   46 Sexta synodus] D.16 c.11, col. 47. There are minor discrepancies between the
numbers given in the text above and in the text of Friedberg.   59 c. 1] C.25 q.1 c.1, col. 1007
62 Significasti] X 1.6.4, col. 50   65 Regula] D.17 c.2, col. 51   67 Quamquam] C.25 q.1 d.p.c.16 §
2, col. 1011



246 3.1 Dialogus

Papa autem potest errare contra fidem. Ergo eciam concilium generale potest
errare contra fidem, et ita non est necessarium in omnibus absque omni excep-
cione credere concilio generali, presertim cum secundum quosdam aliquando
erraverit, ut eis apparet et in prima parte istius dialogi, libro 5o, existit probatum.

Capitulum 6

Discipulus: Sicut superius recitasti, c. 4o, quamvis secundum istam opinionem
non sit simpliciter necessarium credere in omnibus absque omni excepcione
concilio generali, tamen secundum eandem in multis negari non debet, et quoad
multa Christiani tenentur eidem credulitatem prestare. Ideo ista duo ultima nunc 5
secundum opinionem sepe dictam declara.

Magister: Ad evidenciam istorum dicitur esse sciendum quod eorum que
asseruntur per concilium generale quedam consistunt in facto, quia videlicet
concilium generale narrat et asserit illa que facti sunt, quemadmodum historia
scripture divine narrat rem gestam. Quedam autem non consistunt in facto sed in 10
ipsa natura rei de qua loquitur, sicut cum narrat et asserit ea que spectant ad
naturam dei et creaturarum, sive simplicium sive compositarum, vel eciam
illarum que unitatem solummodo aggregacionis vel ordinis habere noscuntur.

Per istam distinccionem conatur ista opinio declarare prescripta, dicens quod
si concilium generale erraret, sive circa illa que consistunt in facto sive circa 15

alia, ille cui hoc constaret ei credere non deberet, et eidem liceret in hoc contra-
dicere et negare concilium generale. Ille autem cui hoc non constaret, quantum
ad illa que facti sunt, deberet credere assercioni et testimonio concilii generalis,
presumendo quod concilium generale quantum ad illa que facti sunt nichil
assereret nisi que essent sibi certa, quemadmodum eciam iudex tenetur credere 20
testibus quos non potest repellere sed reputat, et reputare debet, idoneos et
veraces, licet in rei veritate deponant falsum. Nec iudex ignoranter credendo
falsis testibus peccat; immo peccaret si non crederet, ex quo nichil habet contra
ipsos unde suspicari possit quod falsum dicant. Sic fideles ignoranter credentes
concilio generali erranti non peccant in huiusmodi; immo si nollent adhibere 25
fidem peccarent, ex quo nichil habent contra concilium generale. Si autem
concilium generale erraret circa alia quam circa ea que facti sunt, puta circa illa
que de deo vel creaturis in sacris literis asseruntur, nulli Christiano cui hoc non
constaret liceret assercionem concilii generalis negare nec de ea publice disputa-
re, nisi aliqui periti et opinionis laudabilis impugnarent eandem, et hoc propter 30
scandalum evitandum et ut concilio generali a quolibet qui nescit ipsum errare

74 et]  omitted MF   6.2 4] 6 Ly   9 facti] facta Ed   17 cui]  omitted Mz   18 facti]  facta Pz
19 facti]  facta Pz   21 testibus]  eciam added Ed | sed reputat] omitted Ed   27 facti]  facta Pz



247Liber 3, Capitulum 7

circa huiusmodi honor et reverencia debita deferantur; debentque singuli, eciam
qui assercionem contrariam antea tenuissent (non tamen fuissent certi), explicite
pro assercione concilii generalis presumere et quasi condicionaliter adherere (si
scilicet non est contraria catholice veritati), ita ut publice non teneant opinionem35
contrariam <eciam opinando in mente>; tamen possunt opinari contrarium et
sollicite scrutando scripturas querere veritatem. Si autem concilium generale
non errat circa huiusmodi que non consistunt in facto, nulli licet, maxime
publica assercione, ipsum negare nec contrarium opinari aut quomodolibet,
eciam dubitando, publice defensare, eciam si prius opinatus fuisset contrarium,40
cum de contrario, et ex quo est falsum, nemo possit esse certus, licet quis decep-
tus possit putare se esse certum. Si autem non errat circa ea que in facto consis-
tunt, ei omnes Christiani sine dubitacione credere debent, quia, cum non erret,
non possunt Christiani probabiliter suspicari quod aliquo decipiatur errore in
asserendo vel narrando veritatem rei geste.45

Capitulum 7

Discipulus: Ista opinio multa tenet que magna discussione indigere videntur. De
quibus forsan postea conferam tecum, sed, omissis ad presens aliis, solummodo
dicas quare dicit aut innuit quod aliter se possunt et debent habere Christiani in
adherendo concilio generali cum aliquid asserit circa ea que facti sunt et cum5

aliquid asserit circa alia (illa scilicet que sciencie sunt et non facti).

Magister: Ut hoc melius intelligas, scire debes quod ea que facti sunt in multi-
plici differencia sunt. Quedam enim explicite in scripturis divinis habentur, sicut
quod apostoli circuibant cum Christo, quod Paulus fuit Rome, et huiusmodi que
in libris historialibus biblie affirmantur. Quedam vero non reperiuntur in biblia,10
sed ab aliis quam a scriptoribus biblie eorum accipitur certitudo, qui ea explicite
in suis inseruerunt historiis. Quedam autem in huiusmodi libris solum habentur
implicite, ita quod absque subtili deduccione ex illis minime elici possunt.
Quedam autem in libris huiusmodi non habentur, sed ipsis narrantibus per se
ipsos sunt nota. Et de istis principaliter intelligit opinio suprascripta. Rursus,15
non solum eorum que facti sunt sed eciam aliorum, quedam continentur in
scripturis divinis explicite et quedam implicite, ita quod nisi a doctis cum magno
labore et studio ex illis que in scripturis habentur explicite inferri non possunt.
Et de istis eciam locuta est memorata opinio.

32 deferantur]  deferuntur Fr, deferatur Ed   36 contrariam] Scott: contrariam eciam opinando in
mente W (inconsistent with the context.)    39 publica] Ly: publice Mz Pz | assercione]  assercioni
Mz Pz   41 et]  eciam Ed   42 possit]  posset Fr Ed   43 erret]  errat Ed   44 non]  nec Mz   7.11 qui]
que Fr Pz | ea]  ex ea Pz, ipsa Ly   12 libris]  omitted Ed   18 explicite]  implicite Fr; omitted Ed



248 3.1 Dialogus

Ex hiis dicitur quod quia pauciores homines et rarius decipiuntur, vel decipi 20

possunt, in factis et gestis que per se ipsos cognoscunt quam in hiis que solum-
modo ex aliis subtili et multis incognita raciocinacione eliciunt. Ideo magis
creditur hominibus in hiis que asserunt se vidisse, vel audivisse aut aliquo sensu
alio percepisse, quam in hiis que ex dictis aliorum, vel eciam ex sibi notis,
arguendo concludunt. Unde et sepe doctori theologie de aliquo facto testimo- 25
nium perhibenti multi absque dubio credunt, qui tamen opinionibus suis,
quantumcumque firmissime immo pertinaciter adhereat eis, non credunt, immo
ipsum errare et falsa dicere et asserere firmissime putant, quia tenent quod
scienter non diceret falsum et arbitrantur quod de illo quod facti est est certus,
quem deceptum circa alia arbitrantur. 30

Sic dicunt de concilio generali, quod cum asserit aliquid quod facti est, quod
dicit per se ipsum cognoscere, vel invenisse explicite in scripturis divinis, vel in
libris illorum quibus, quantum ad illa que asserunt se cognoscere per se ipsos,
est credendum ab omnibus qui de contrario non sunt vel non possunt esse certi,
semper est adhibenda fides concilio generali, nisi possit probari contrarium. 35

Quoad alia autem que taliter minime cognoscuntur sed solummodo arguendo
ex aliis quorum accipitur noticia a peritis scientibus argumenta sophistica a veris
discernere, non est necessarium tantam credulitatem prestare concilio generali,
eo quod notum est et certum plures literatos et qui periti putantur, quantumcum-
que sint in concilio generali, nescire in multis sophismata a veris argumentis 40
discernere. Quia tamen plurimi, fallaciarum naturam ignorantes, eciam qui
memoriam literarum supra alios habere noscuntur, non solum in theologia et
philosophia sed eciam in scienciis legalibus paralogisant, credentes demonstra-
cionem et infallibile facere argumentum quando, quamvis ignoranter, sophistice
omnino procedunt, quando igitur in generali concilio congregati, presertim si 45
pauci sint (sicut aliquando fuerunt solummodo undecim, quemadmodum proba-
tum est prius) et in sciencia discernendi sophisticas raciones a veris sunt minime
eruditi (vel non sunt notabiliter excellentes), non est tanta fides adhibenda
eisdem quando raciocinando ex aliis (quamvis indubiis) aliquam assercionem

20 et]  omitted Ly   26 credunt]  crederent MF | suis]  eius Ly   27 quantumcumque]  quamvis Pz,
quantum ad ea que sunt sciencie et iuris quamvis Ly   29 arbitrantur]  arbitraretur Pz   30 alia]
scilicet sciencie et iuris added Ly   33 asserunt]  Scott: asseruntur W   37 quorum accipitur]
Kilcullen: accipitur eorum W | peritis]  apertis Pz, petitis et Ly | scientibus]  scienciis Pz   39 et1]  per
Ly   41 tamen] cum MF | plurimi] plurium MF | ignorantes]  omitted MF   43 paralogisant]
paralogisantur Ed   45 procedunt]  procedant ideo Ed | igitur]  omitted Ed   46 fuerunt]  fuerint Pz

7.41 Quia tamen] The syntax of this paragraph seems confused. See on the website
31TextProblems.html



249Liber 3, Capitulum 8

determinant quanta adhibenda esset eis si aliquid quod facti est assertive profer-50

rent, firmiter affirmando hoc vel per se ipsos evidenter cognoscere vel per illos
quibus omnino in huiusmodi est credendum.

Capitulum 8

Discipulus: Reor me advertere intellectum opinionis predicte, que quoad multa
fundatur in hoc, quod concilium generale potest contra fidem errare, cuius
contrarium tenet et probare conatur prima opinio superius 1o c. recitata. Ad
cuius allegaciones narra qualiter ista opinio ultima nititur respondere.5

Magister: Ad primam, cum innuit quod pie tenendum est interpretaciones
concilii generalis esse nobis revelatas ab eodem Spiritu a quo revelate sunt
divine scripture, respondetur quod non est necesse, nec semper oportet omnes
Christianos hoc credere, quia concilium generale sepe innititur, vel inniti potest,
sapiencie humane, que deviare potest a vero. Et ideo non oportet de necessitate10

salutis credere quod quicquid concilium generale diffinit circa fidem tenendum,
<quod illud> diffiniat tamquam sibi revelatum a deo et quod tunc spirituali
revelacioni innititur.

Quod pluribus modis videtur posse probari. Nam ubi aliquid speratur reve-
landum a deo, non studio et meditacioni humane, sed solummodo oracioni vel15
aliis bonis operibus oportet insistere, vel saltem minus oportet insistere studio
quam aliis operibus bonis. Hinc est quod cum Daniel speraret sompnium
Nabugodonozor et interpretacionem eius sibi revelandam a deo, socios suos
hortabatur ut non per studium, quamvis essent docti, sed per oracionem et
supplicacionem a deo tantum quererent sacramentum. Quod postea per ora-20
cionem se asseruit Daniel consecutum, cum dicat, c. 2o, “Tibi, deus patrum
nostrorum, confiteor, teque laudo, quia sapienciam et fortitudinem dedisti michi,
et nunc ostendisti michi que rogavimus te, quia sermonem regis aperuisti nobis”.
Hinc eciam Christus, quia promisit apostolis se revelaturum eisdem que oporter-
et eos loqui cum ducendi essent ante reges et presides, ipsis inhibuit ne studio25
tunc vacarent, dicens eis, ut habetur Matthei 10o, “Cum autem tradent vos, nolite
cogitare quomodo aut quid loquamini. Dabitur enim vobis in illa hora quid
loquamini. Non enim vos estis qui loquimini, sed spiritus patris mei qui loquitur
in vobis.” Quando igitur per revelacionem aliquid solummodo est sperandum,
non est studio et meditacioni humane sed oracioni vacandum. Sed cum in30

8.11 tenendum]  Kilcullen: tenendum quod illud W   14 posse]  omitted Ly   16 minus]  magis MF
22 nostrorum]  Ly S: meorum MF Pz | michi]  S: omitted W   28 mei]  mei S

8.2 predicte] 4.4    6 primam] 1.27    19 hortabatur] Cf. Dan. 2:18   21 c. 2] Dan. 2:23   26 Matthei]
10:19-20



250 3.1 Dialogus

concilio generali est questio fidei terminanda, meditacioni scripturarum insisti-
tur. Ergo non per revelacionem est necessario questio fidei in concilio generali
terminanda, sed per sapienciam, que habetur et haberi potest per studium et
meditacionem humanam, poterit eadem questio terminari; licet deus de gracia
speciali ipsam valeat revelare, non est tamen tenendum certitudinaliter quod per 35
revelacionem habeatur, nisi deus hoc miraculose et aperte revelet.

Amplius, quando certitudinaliter tenendum est aliquid per revelacionem
habendum, pro eodem adipiscendo non ad sapienciores sed ad meliores (sive
sint literati sive illiterati, sive clerici sive laici, sive sint viri sive femine) vel ad
prophetas est racionabiliter recurrendum, quia non sapiencioribus sed melioribus 40
deus communiter sua secreta revelat. Quod veritas ipsa testari videtur, cum dicit,
Matthei 11o, “Confiteor tibi, pater, Domine celi et terre, quia abscondisti hec a
sapientibus et prudentibus et revelasti ea parvulis”. Hinc sanctus ille rex Iosias,
ut habetur 4o Regum 22o, cum vellet per revelacionem scire voluntatem dei de
verbis voluminis reperti in templo, misit ad Holdam prophetam, uxorem Sellum, 45
eciam ipsos sacerdotes et peritos legis divine, et ab ipsis sacerdotibus et peritis
legis veritatem minime requisivit, licet Malachie 2o dicatur, “Labia sacerdotis
custodiunt scienciam, et legem requirunt ex ore eius”. Quia ex ore sacerdotis,
qui scienciam et legem dei explicite scire tenetur, requirenda est lex dei, quan-
tum ad illa que per exercitacionem et meditacionem in lege haberi possunt; 50
quantum ad illa autem que per revelacionem sunt habenda, ad habentes spiritum
prophecie, si qui sint, et ad sancciores, quorum oraciones sunt deo magis accep-
te, est principaliter recurrendum, nec quantum ad huiusmodi est necessario
magis lex requirenda ex ore sacerdotis et summi pontificis quam ex ore vidue
vel laici literas nescientis. Sed pro questione fidei terminanda in concilio 55

generali, ad sapienciores magis literatos, sive sint meliores sive non, eciam
secundum communem opinionem hominum, recurritur. Ergo non est tenendum
necessario quod semper per revelacionem divinam questio fidei terminetur.

Ex hiis colligitur quod non est necesse tenere semper questionem fidei per
revelacionem in generali concilio terminari, sed tenendum est, nisi contrarium 60
reveletur miraculose a deo, quod deus permittit ut congregati in concilio genera-
li in diffiniendo questionem fidei et in aliis secundum proprium sensum proce-
dant, assistente sibi divina influencia generali. Et ideo conceditur quod non est
impossibile concilium generale errare.

32 necessario]  necessaria Ly   42 hec] hoc Ly   45 Holdam…Sellum] elchiam sacerdotem magnum
Ed   47 dicatur]  dicantur Ly   48 custodiunt] custodient S | requirunt] requirent S

42 Matthei] 11:25   44 4 Regum] 22:14   47 Malachie] 2:7



251Liber 3, Capitulum 8

Quod adhuc iuxta predicta tali modo probatur. Existentes in concilio generali65

tractantes et deliberantes ac diffinientes questionem fidei aut innituntur precise
revelacioni divine aut innituntur sapiencie et virtuti humane. Primum non potest
dici, quia tunc, iuxta predicta, pro questione fidei terminanda non oporteret
consulere in sacra scriptura peritos nec volumina divina mente revolvere, nec
opus esset cogitare quomodo esset questio fidei terminanda, sed totum esset70
committendum deo, solummodo per oracionem invocando ipsum, qui solus
potest revelare quamlibet catholicam veritatem: quod tamen non fit quando
questio fidei est in generali concilio terminanda, quia sapientes in concilio
generali de ipsa deliberant et veritatem ex literis sacris nituntur elicere, ut iuxta
scripturas divinas de ipsa diffiniant. Quod concilia generalia fecisse hactenus75
dinoscuntur, quia per scripturas sacras diffinierunt subortas ex scripturis fidei
questiones. Ergo existentes in concilio generali volentes questionem fidei
terminare non committunt totum deo, ab ipso per solam oracionem diffiniciones
questionis fidei postulantes, sed innituntur sapiencie et virtuti humane, quia
pericie quam habent de scripturis et per meditacionem sollicitam habere pos-80
sunt. Sed in omnibus que innituntur sapiencie et virtuti humane error poterit
reperiri. Ergo existentes in concilio generali circa questionem fidei terminandam
possunt errare.

Nec est necesse tenere quod congregati in concilio generali semper et in
omnibus tractatibus suis, eciam quando tractatur de questione fidei terminanda,85
aliter dirigantur a Spiritu sancto quam papa quando tractat negocia cum cardina-
libus in consistorio suo, vel quam patriarche seu primates aut archiepiscopi vel
metropolitani quando celebrant concilia provincialia, aut aliter quam episcopi et
alii prelati quando de ecclesiasticis disponunt negociis, licet aliquando accidit, et
adhuc poterit accidere, quod ad concilium generale venientes specialiter a90
Spiritu sancto dirigantur, et quod eis miraculose veritates alique revelentur, et
quod deus eos miraculose ab omni errore preservet ac diffinicionem eorum circa
fidem et alia ordinata per ipsos manifestis confirmet miraculis. Sed absque
operacione miraculi non est necesse tenere quod aliter aliquid reveletur a Spiritu
sancto vocatis ad concilium generale quam conciliis provincialibus et aliis95

congregacionibus Christianorum, de quibus constat quod non sic diriguntur a
Spiritu sancto quin possint errare tam in moribus quam in fide. Ergo non est
necesse asserere contrarium de omni concilio generali.

68 oporteret]  oportet Ed   73 terminanda…74 generali]  quoniam Ly; omitted Pz   75 generalia]  de
ipsa added Ed   79 sed]  ergo Ly   80 pericie] innituntur added Ly | et]  quam added Ly   81 Sed]
cum added Ly   91 revelentur]  revelantur Ed   96 diriguntur]  dirigantur Ed



252 3.1 Dialogus

Item, illa congregacio potest errare contra fidem que potest in negociis male
procedere et malo exitu terminari. Sed hec de concilio generali possunt contin- 100
gere. Nam, ut habetur  1a, q. 1a, c. Principatus, “Difficile sit ut bono peragantur
exitu que malo sunt incohata principio”; ex quo patet quod omnis congregacio
que malo potest incohari principio poterit non bono exitu terminari. Concilium
autem generale potest incohari malo principio. Concilium enim generale congre-
gandum est per papam, ut habetur dist. 17a, per totum; papa autem, cum possit 105

peccare et dampnari ac contra fidem errare, mala intencione et corrupta —
immo intencione aliquid diffiniendi contra catholicam veritatem — potest
congregare generale concilium. Igitur concilium generale malo principio et
corrupta intencione congregatum malo exitu peragi potest, et per consequens
poterit contra fidem errare. 110

Capitulum 9

Discipulus: Indica quomodo antedicta opinio ad alias allegaciones supra c. 1o

huius tercii adductas respondere conatur.

Magister: Ad illam que in promissione Christi Matthei ultimo est fundata,
respondetur quod Christus futurus est cum ecclesia universali usque ad consum- 5
macionem seculi, et ideo, ut dicit Rabanus (sicut allegatum est), “Usque in
finem seculi non sunt defuturi in mundo qui divina mansione et inhabitacione
sunt digni”. Ex quibus verbis Rabani colligitur quod dicta promissio Christi non
debet intelligi de concilio generali, tum quia dicit “non sunt defuturi in mundo”,
et non dicit non sunt defuturi in concilio generali; tum quia raro concilium 10
generale est in mundo, universalis autem ecclesia semper usque ad consumma-
cionem seculi erit in mundo. Ergo secundum Rabanum illa promissio Christi
non de concilio generali sed de universali ecclesia debet intelligi, ut pie et
absque dubio sit tenendum semper Spiritum sanctum adesse universali ecclesie.
Sic eciam Ieronimus de universali ecclesia intelligit cum dicit Christum “num- 15
quam a credentibus recessurum”, quia semper erunt usque ad consummacionem
seculi aliqui Christo credentes, sive concilium generale sit sive non sit.

Ad illam allegacionem que in Actuum 15o est fundata respondetur dupliciter.
Uno modo quod determinacio facta per apostolos et seniores de qua fit mencio
Actuum 15o facta fuit per revelacionem Spiritus sancti miraculosam, qualis 20

102 ex…quod]  omitted MF   103 poterit]  potest Ed   9.9 dicit…10 generali] Mz Frm: dicit non sunt
defuturi in concilio generali Pz; non dicit non sunt defuturi in concilio generali sed dicit in mundo
Ly   14 sit]  est Ed   18 Actuum]  actibus Ly

101 Principatus] C.1 q.1 c.25, col. 369   105 dist. 17]  col. 50   9.2 antedicta] 4.4    4 illam] 1.29
6 allegatum] 1.32    15 cum dicit] 1.35    18 illam] 1.37



253Liber 3, Capitulum 9

adhuc fieri possit in concilio generali; sed non est necesse quod fiat, nec semper
fuit facta, nec forte semper fiet, quandocumque celebrabitur concilium generale,
nec est inconveniens dicere aliquas revelaciones fuisse factas apostolis et tamen
tales non fieri in omni concilio generali. Aliter dicitur quod apostoli et seniores,
absque revelacione Spiritus sancti tunc facta eis, ex verbis Christi que ab ore25
eius audierant et ex factis eius que viderant collegerunt determinacionem illam.
Viderant enim ipsum non servasse legalia multa et ceremonialia, qui et docuerat
eos non esse necessarium servare eadem. Quare absque revelacione speciali
poterant scire quod credentes conversi ex gentibus ad huiusmodi servanda
minime tenebantur. Unde et apostolus Paulus ante congregacionem illam hoc30
constanter asseruit, quod non fecisset nisi certus de hoc antea extitisset. Et
quamvis sibi omnes alii contradixissent, ipse tamen a sua sentencia minime
recessisset, ipso attestante, cum ait, ad Galatas 1o, “Licet nos aut angelus de
celo”, et cetera. Nec tamen pertinax extitisset licet hominibus aliis restitisset,
quia circa verum scienter assertum non potest pertinacia inveniri. Cum ergo35
dixerunt apostoli et seniores, “Visum est enim Spiritui sancto et nobis”, et
cetera, sub tali intellectu dixerunt sub quali dixit Apostolus 1a ad Corinthios 12o,
“Nemo potest dicere ‘Dominus Iesus’ nisi in Spiritu sancto”, quia omnia bona
sunt a Spiritu sancto, quamvis deus in omni tali sermone non faciat novum
miraculum.40

Et eodem modo respondetur ad auctoritates plurimas asserentes sentenciali-
ter quod sancti patres in conciliis generalibus congregati illa que diffinierunt,
statuerunt et egerunt a Spiritu sancto inspirati fecerunt, et per consequens inter-
pretaciones quas fecerunt circa dubia fidei diffinienda eis revelate fuerunt. Quia
non ideo dicuntur a Spiritu sancto fuisse inspirati quia ipsis tunc Spiritus sanc-45

tus, ultra influenciam Spiritus sancti que ad omne opus placens deo requiritur,
aliquid modo speciali et non solito inspiravit, sed quia Spiritus sanctus ipsos
movit ad rectam diffinicionem fidei faciendam sicut omnes movet ad quecum-
que opera meritoria exercenda. Propter quod, iuxta sanctorum patrum senten-
ciam, concilia generalia que rite, iuste, sancte, canonice et catholice celebrata50
fuerunt sunt ab omnibus catholicis devotissime suscipienda, amplectenda et
veneranda. Si tamen non fuissent catholice celebrata, quamvis omnes episcopi
orbis terre presentes adfuissent, non essent a fidelibus recipienda sed penitus

21 possit]  posset Ed   23 et]  omitted Ly   24 non]  possunt added Pz; posse added Ly   27 Viderant]
viderunt Ed   34 hominibus] omnibus Ly | restitisset]  et added Ly   36 enim] omitted Ed
44 revelate]  revelata Ed   48 movit]  Fr: monuit W | movet]  Fr: monet W   50 sancte]  et added Ly
canonice]  canonico Mz | et catholice]  omitted Ed

33 ad Galatas] 1:8   37 1 ad Corinthios] 12:3



254 3.1 Dialogus

respuenda. Et si queratur quis habet iudicare an fuerint catholice celebrata,
respondetur quod, quia non diffinierunt aliquid nisi quod potest elici ex scriptu- 55
ris divinis, ideo periti in scripturis, et habentes aliarum sufficientem intelligen-
ciam scripturarum, habent iudicare per modum firme assercionis quod diffinita
ab eis sunt catholice diffinita. Summi autem pontifices, si non fuerint presentes
sed tantummodo auctoritate eorum, presentibus legatis ipsorum, celebrata
fuerint, autentice iudicare habent quod catholice extiterint celebrata; si autem 60

summus pontifex presens fuerit, sufficit quod autenticet ipsa.

Discipulus: Numquid secundum istam opinionem licet alicui cui non constat
concilium generale rite et catholice celebratum fuisse negare illud quod est per
idem concilium diffinitum, vel saltem dubitare?

Magister: Respondetur per distinccionem, quia tua interrogacio est generalis, 65
non specificans an concilium generale catholice diffiniat vel erronee. Quia aut
concilium generale catholice diffinit aliquid esse credendum, aut erronee. Si
catholice, nulli licet publice negare, vel eciam publice dubitare, taliter diffini-
tum; nulli eciam licet pertinaciter occulte, vel eciam mentaliter, de tali eciam
diffinito dubitare. Sed non tenetur quis, eciam cui constat generale concilium 70
catholice diffinisse, explicite et absolute, absque omni contradiccione, explicita
vel implicita sive subintellecta, credere taliter diffinitum, sed sufficit quod
credat implicite. Si vero aliquid diffinitur erronee per generale concilium sive
per congregacionem que a multitudine fidelium generale concilium estimatur,
ille qui nescit generale concilium sive talem congregacionem errare presumere 75
debet pro tali concilio vel congregacione, non tamen presumpcione tam violenta
quin probacio sit in contrarium admittenda, sicut presumendum est pro sentencia
iudicis, quamvis in rei veritate iniusta fuerit et iniqua, donec probetur vel constet
contrarium. Et ideo, postquam per sacras scripturas constitit tale concilium
generale errasse, sive approbetur sive reprobetur a papa, tali generali concilio 80
nullatenus est credendum, sed est, ab omnibus scientibus, eciam publice pro
loco et tempore, reprobandum.

Discipulus: Dic quomodo respondetur ad allegacionem sequentem.

Magister: Ad illam, que constitit in hoc, quod congregacio fidelium seu conci-
lium generale per successionem vere representat congregacionem apostolorum 85
et seniorum ac reliquorum fidelium, respondetur quod sola ecclesia universalis

60 fuerint]  fuerunt Ed   70 Sed non]  non tamen Ly | eciam]  non MF   72 vel] Scott: et W
80 generale]  omitted Ed   81 est2]  omitted Ed   86 et]  omitted Ed

76 presumpcione] A final judgment can be based on a “violent” presumption. See gloss to X 2.23.2,
s.v. date huic, col. 786.   84 illam] 1.42



255Liber 3, Capitulum 10

illam congregacionem perfectissime representat, et illa sola sibi succedit proprie
et primo, et ideo illa sola errare non potest. Concilium autem generale nequa-
quam perfectissime representat eam, nec ipsum illi primo succedit, neque
successio illa quam Christus promisit cesset ex quo sepe cessat concilium90
generale. Imperfecte tamen et aliquo modo concedi potest quod concilium
generale illam congregacionem apostolorum et aliorum representat et quodam-
modo sibi succedit, quemadmodum papa cum collegio cardinalium aliquo modo
representant congregacionem eandem et aliquo modo succedunt, qui tamen, tam
in pertinentibus ad fidem quam in moribus, possunt errare: et ita per representa-95
cionem et successionem huiusmodi probari non potest quod concilium generale
errare nequit.

Capitulum 10

Discipulus: Narra quomodo respondetur ad ultimam allegacionem adductam ad
probandum quod concilium non potest errare, que consistit in hoc, quod frustra
dedisset Christus legem salutis eterne si eius verum intellectum querentibus
minime revelaret.5

Magister: Respondetur per duplicem distinccionem. Quarum prima est quod
eorum que in conciliis generalibus determinantur et determinari possunt, et
similiter que possunt esse dubia circa fidem, quedam sunt que ex scripturis
divinis deduccione infallibili possunt inferri — ita quod, quamvis nec illud quod
infertur nec illud (vel illa) ex quo (vel ex quibus) infertur possit (vel possint)10
naturali racione esse notum (vel nota), tamen illacio potest naturaliter esse nota,
cum eciam illacio falsi ex falso et falsis possit naturaliter et infallibiliter esse
nota. Quedam sunt que ex scripturis divinis infallibili deduccione inferri non
possunt — quemadmodum per beatum Ieronimum beatam virginem esse corpo-
raliter in celo ex scripturis certitudinaliter haberi non potest, sicut eciam nec15
quod  illi de quibus dicitur Matthei 27o, “Multa corpora sanctorum surrexerunt”
cum eo, et cetera, corporaliter ascenderint in celum, nec quod corporaliter non
ascenderint, infallibiliter deduci non potest ex scripturis divinis.

Secunda est quod dubium circa fidem sive circa divina et ea que spectant ad
salutem potest esse duplex, quia aliquod est cuius noticia explicita est necessaria20

ad salutem et aliquod cuius noticia explicita non est necessaria ad salutem.

91 Imperfecte…92 generale]  omitted Ed   92 illam]  tamen added Ly   94 representant] Scott:
representat W   10.10 possint]  possunt Ed   14 per]  omitted Ly | Ieronimum]  et added Ly
18 ascenderint]  Mz: ascenderunt W

10.2 ultimam] 1.49    14 Ieronimum] Ps.-Jerome, Epistola IX ad Paulam et Eustochium de
assumptione b. Mariae virginis, PL, vol. 30, col. 123D-124B.   16 Matthei]  27:52



256 3.1 Dialogus

Per hoc respondetur ad allegacionem predictam. Quia aut in concilio genera-
li proponitur aliquod dubium terminandum quod ex scripturis divinis deduccio-
ne infallibili et naturaliter nota, saltem sapientibus et peritis, potest inferri, aut
proponitur aliquid terminandum quod taliter ex scripturis divinis inferri non 25
potest, sed per solam revelacionem divinam potest haberi. Rursus, aut necessaria
est fidelibus noticia illius quod proponitur in generali concilio determinandum,
aut non est necessaria fidelibus. Si illud quod proponitur diffiniendum in conci-
lio generali potest infallibili deduccione ex scripturis divinis inferri et noticia
eius est necessaria fidelibus, non exclusa oracione et aliis operibus bonis, debent 30
sapientes in concilio generali congregati diligentissime scrutari scripturas sacras,
exemplo illorum de quibus dicitur Actuum 17o, “Susceperunt verbum cum
aviditate, quotidie scrutantes scripturas si hec ita se habeant”. Quia concilium
generale et quilibet catholicus, ne temptare Dominum videatur, cum aliquid sibi
incumbit agendum, debet facere quicquid racionabiliter et provide potest, 35
exemplo Abrahe, qui, secundum Augustinum in questionibus Genesis, et
habetur  22a, q. 2a, c. Queritur, cum ingrederetur Egyptum, timens propter
pulchritudinem uxoris Egypcios, “quod potuit fecit, quod non potuit deo commi-
sit, in quem speravit”.

Capitulum 11

Discipulus: Per predicta narra quomodo respondetur ad allegacionem contra-
rium opinancium.

Magister: Respondetur quod cum accipiunt “frustra dedisset Christus legem
salutis eterne si eius verum intellectum, et quem credere fidelibus est necessa- 5
rium ad salutem, non aperiret eisdem hunc querentibus et pro ipso invocantibus
simul, sed circa ipsum fidelium pluralitatem errare sineret”, si per “pluralitatem”
fidelium (hoc est Christianorum recte credencium) intelligant totam ecclesiam
seu congregacionem fidelium, loquendo de vero intellectu cuiuscumque contenti
in lege divina qui est necessarius ad salutem (secundum quod verba eorum 10
pretendunt) et de apercione talis intellectus per scripturas vel revelacionem
congregatis in concilio generali sive aliis qui essent extra concilium generale
(nam et quando celebratur concilium generale, et quando non celebratur, multa

22 aut]  omitted Ed   25 taliter]  omitted Ed   28 diffiniendum]  omitted Ed   32 cum] omni added S
33 scripturas] omitted Ly | si] enim added Ed | Quia]  ne Ed   34 ne]  omitted Ed   38 fecit…39
speravit]  deficit residuum istius decimi capituli et cetera MF   11.7 sineret] respondetur quod added
W   12 sive…generale] omitted Ed;  concedo antecedens added Ly

32 Actuum] 17:11   37 Queritur] C.22 q.2 c.22, col. 874   39 speravit] According to a note in Mz Fr,
this chapter is incomplete.   11.2 allegacionem] 1.49    4 Respondetur] On the text of this chapter see
on the website  31TextProblems.html



257Liber 3, Capitulum 11

necessaria ad salutem aperiuntur, vel aperiri possunt, tam per scripturas quam
per revelacionem miraculosam, illis qui non sunt in concilio generali, per quos15
ad existentes in concilio generali poterunt pervenire, si digni extiterint vel fuerit
necessarium Christiano populo ad salutem), <et> ita ex hoc probari non potest
quod necesse sit credere “determinaciones conciliorum generalium in sensibus
scripture dubiis a Spiritu sancto sue veritatis originem sumere” illo modo quo
scripture divine eius sunt scriptoribus inspirate: Tum quia intellectus legis20

necessarius ad salutem potest aliis aperiri, vel per scripturas vel per miraculo-
sam operacionem. Quod non debet mirabile vel incredibile reputari, cum plures
sepe sapienciores et meliores non conveniant ad concilium generale quam sint
ibi congregati, possitque generale concilium intencione corrupta vocari, et,
eciam quamvis intencione recta fuerit congregatum, poterit tamen non rite25
postea celebrari, cum ibi congregati non sint nec in fide nec in gracia et bonis
moribus confirmati, sed forte aliquando vel omnes vel plures fuerint aut esse
poterint peccatis gravibus involuti. Et ideo lex Christi non est inutilis nec in
hominum tradita perniciem, quia, sive verus intellectus ipsius reveletur vel aliter
manifestetur existentibus in concilio generali sive non venientibus ad idem30
concilium generale, utilis poterit esse ad salutem eternam ipsam pie querentibus
atque recte. Multa enim quoad intellectum legis divine revelavit deus et in
modis aliis manifestavit peritis viris et sanctis — et imperitis — qui ad generale
concilium minime convenerunt, et non solum quia non celebrabatur generale
concilium, sed in tempore concilii generalis, et adhuc potens est deus facere35
idem. Tum quia intellectus legis ad multa potest aperiri per consideracionem
scripturarum, absque hoc quod Spiritus sanctus modo speciali aperiat quibus-
cumque intellectum ipsarum. Tum quia in concilio generali multa dubia circa
fidem declarari possunt que non sunt necessaria ad salutem. Tum quia ostensum
est prius quod concilium generale, seu quod concilium generale a maiori parte40
Christianorum putatur, potest errare contra fidem.

Si vero taliter opinantes per “pluralitatem” fidelium intelligant maiorem
partem fidelium sive Christianorum, et per intellectum legis intelligant absque
omni excepcione intellectum cuiuscumque contenti in lege divina, et intelligant

16 digni]  digne Ed | extiterint]  extiterit Pz, extiterit celebratum Ly   17 salutem]  Kilcullen: salutem
et W   19 sumere] omitted Pz; habere Ly   27 fuerint]  fuerunt MF   28 poterint]  poterunt MF
34 convenerunt]  convenerant Ed | non2]  omitted Ed | celebrabatur]  Kilcullen: celebratur W
36 legis] hec added MF Pz   40 quod1] Ly: omitted W   43 intelligant] Ly: intelligentem W

18 determinaciones…19 sumere]  cf. 1.54    28 inutilis…29 perniciem]  cf. 1.53    40 prius] above,
c. 5



258 3.1 Dialogus

loqui de querentibus intellectum ipsum pro omni tempore, [quociesque] quesie- 45

rint huiusmodi intellectum et pro ipso invocaverint, multipliciter errant. Primo,
quia non frustra esset lex salutis eterne data a Christo quamvis maior pars
fidelium, immo omnes preter paucissimos vel preter unum, errarent, non damp-
nabiliter sed execrabiliter, circa ipsam, eciam circa intellectum qui est necessa-
rius ad salutem. Nec esset frustra data lex licet omnes Christiani preter paucos 50
vel unum dampnabiliter errarent circa ipsam, quia tota fides Christiana absque
hoc, quod frustra esset data lex salutis eterne, in uno solo posset salvari, quem-
admodum in triduo tota fides in sola matre redemptoris nostri permansit. Secun-
do, quia multa sunt contenta in scripturis divinis quorum verus intellectus
primus et literalis non est omni tempore necessarius ad salutem, quamvis ab 55
existentibus in concilio generali queratur solucio, tam per meditacionem vehe-
mentem in scripturis quam per oracionem, ita ut ipsum omnino diffinire propo-
nant. Non est necessarium credere quod deus aperiat ipsis per scripturas vel per
revelacionem miraculosam huiusmodi verum intellectum, quia, quamvis deus
non deficiat ecclesie sue, scilicet congregacioni fidelium, in necessariis, tamen 60
non semper prebet se ad illa que non sunt necessaria ad salutem, sine quibus
potest esse salus, quamvis ipsa nitantur precibus continuis impetrare.

Capitulum 12

Discipulus: Contra predicta obiciam aliqua, ut cum audiero responsiones ad
ipsa clarius intelligam an prescripta aliquid contineant veritatis. Hoc itaque
videtur, quod nullo modo sit credendum quod concilium generale possit aliquid
diffinire contra catholicam veritatem. Nam, sicut sepe accipiunt illi qui opinan- 5
tur predicta, deus numquam deficiet in necessariis congregacioni fidelium que
est ecclesia dei. Sed concilium generale non diffinire aliquid contra fidem est
necessarium ecclesie sue:

Tum quia totam ecclesiam dei non exponi periculo heresis et erroris est
necessarium ecclesie dei; si autem concilium generale aliquid diffiniret contra 10
fidem, tota ecclesia dei exponeretur periculo heresis et erroris, quia nemo tunc
inveniretur qui posset aut sciret defendere fidem contra concilium generale.

45 tempore]  nego antecedens added Ly | quociesque]  Kilcullen: item si Ly, item quia W | quesie-
rint] Ly: quesierit Pz, quesivit Mz, sunt Fr   46 invocaverint] invocaverit Pz | errant]  erraret Pz;
errare possunt nihilominus tamen antecedens non haberet veritatem quod patet Ly   47 a]  omitted
Ly   48 non]  solum added Ly   49 ipsam]  Scott: ipsum W   51 ipsam]  Scott: ipsum W   54 quia]
omitted Ed   58 est]  igitur added Ly   59 verum intellectum]  omitted Ed   12.4 aliquid]  omitted Ed
6 deus]  dicitur MF | congregacioni]  congregacio MF   9 erroris]  errorem Pz, errorum Ly
11 nemo]  non MF



259Liber 3, Capitulum 12

Tum quia non induci in temptacionem est necessarium ecclesie dei. In
oracione enim quam Christus fideles docuit universos hoc petitur; Christus
autem non docuit in oracione Dominica petere nisi necessaria; ergo non induci15
in temptacionem est necessarium ecclesie dei. Tota autem ecclesia dei inducere-
tur in temptacionem gravissimam si concilium generale aliquid diffiniret contra
fidem. Ergo ipsum non diffinire aliquid contra fidem est necessarium ecclesie
dei, ex quo infertur quod credendum est concilium generale non posse errare
contra fidem.20

Tum quia illud concilium quod suscipiendum est sicut sanctum evangelium
non potest errare contra fidem. Concilium autem generale recipiendum est sicut
sanctum evangelium, teste Gregorio, qui, ut habetur dist. 15a, Sicut, ait, “Sicut
sancti evangelii quatuor libros, sic quatuor concilia recipere et venerari me
fateor”. Ergo concilium generale errare contra fidem non potest.25

Tum quia universalis ecclesia errare non potest. Diffinicio autem et iudicium
generalis concilii tamquam diffinicio universalis ecclesie debet haberi, quia
universali consensu constituta videtur, ut Gregorius (ubi prius) videtur asserere,
dicens, “Cunctas vero quas prefata veneranda concilia personas respuunt,
respuo, et quas venerantur, complector, quia dum universali sunt consensu30
constituta, se et non illa destruet, quisquis presumit absolvere quos religant aut
ligare quos absolvunt”. Huic Gelasius papa concordare videtur, qui, ut habetur
25a, q. 1a, c. Confidimus, ait, “Confidimus quia nullus iam veraciter Christianus
ignoret uniuscuiusque synodi constitutum quod universalis ecclesie probavit
assensus nullam magis exequi sedem pre ceteris oportere quam primam”. Ex35
quibus colligitur quod id quod facit concilium generale ab universali fit ecclesia.
Et per consequens concilium generale errare non potest.

Secundo contra predicta specialiter quoad hoc quod  dicit  non omnium
contentorum in lege divina verum intellectum esse omni tempore necessarium
ad salutem obici potest. Nam si alicuius contenti in lege divina verus intellectus40
et primus non esset omni tempore necessarius ad salutem, frustra illud fuisset
positum in lege divina, cum lex divina non nisi propter salutem electorum sit
data, sed posset dici de eo, “Ut quid membranas occupat?” (dist. 19a, Si Roma-

18 ipsum]  omitted Ed   21 quod] istis added MF   24 sic] sicut Pz | recipere]  concipere MF
29 respuunt]  respiciunt MF   30 complector] amplector S   31 destruet] destruit S | presumit] aut
added S   33 iam veraciter]  S: causa veneracionis W   34 probavit]  S: probetur W   35 assensus]
assensu Ed   36 facit]  fecit Ed   38  dicit ]  quod added Ed   42 in]  ipsa added Ed | cum]  ipsa added
Ed | sit]  fuit Ed

12.23 Sicut1] D.15 c.2, col. 35   29 dicens] ibid.   33 Confidimus1] C.25 q.1 c.1, col. 1007   38  dicit ]
cf. 11.53    43 Si Romanorum] D.19 c.1, col. 59



260 3.1 Dialogus

norum), ubi dicit glossa, ex hoc accipitur “argumentum quod nullum verbum
positum in aliqua scriptura debet vacare nec superflue poni”. Verus ergo intel- 45
lectus et primus omnium contentorum in lege divina est necessarius ad salutem.

Amplius, verus intellectus eorum que in nova lege traduntur fuit necessarius
ad salutem illis qui fuerunt summi in veteri testamento. Nam necesse fuit maio-
res in veteri testamento trinitatis et incarnacionis mysterium explicite, et non
solum implicite, credere. Ergo cuiuslibet expresse scripti in lege divina, tam 50

nova quam veteri, verus intellectus est necessarius ad salutem, ut saltem aliqui
primum explicite credant et non ignorent.

Hec sunt inter alia que possunt obici contra predicta, ad que aliquas respon-
siones audire desidero.

Capitulum 13

Discipulus: Ad primum respondetur per distinccionem de necessario, quia
aliquid esse necessarium ecclesie Christi dupliciter potest intelligi: vel quia est
utile, vel quia sine illo non est nec umquam erit salus. Primo modo accipiendo
necessarium, concilium generale non diffinire aliquid contra catholicam verita- 5
tem est necessarium ecclesie dei, sicut papam non errare nec diffinire aliquid
contra fidem est necessarium, id est utile, ecclesie dei. Sed quantum ad omnia
talia necessaria Christus non semper adest ecclesie, quinimo contraria permittit,
vel potest permittere, evenire; unde et plures summi pontifices erraverunt perti-
naciter contra fidem. Secundo modo accipiendo necessarium, concilium genera- 10
le non errare contra fidem non est necesse ecclesie, quia, quamvis concilium
generale erraret, in multitudine fidelium posset tamen per veram et catholicam
fidem salvari; quinimo haberet scripturas sacras per quas errorem concilii
generalis posset convincere manifeste, si diffiniret aliquid contra ipsas. Si autem
diffiniret aliquid esse tenendum tamquam de necessitate fidei quod tamen non 15
esset necesse credere, per easdem scripturas possent alii Christiani aperte
ostendere quod taliter diffinitum ad fidem minime pertineret.

Cum autem accipitur quod, si concilium generale diffiniret aliquid contra
fidem, tota ecclesia dei exponeretur periculo heresis et erroris, respondetur per
distinccionem de periculo. Est enim quoddam periculum tantummodo imminens 20

seu circumstans, et est periculum involvens seu prosternens. Periculo imminenti

44 quod]  Ly S: omitted MF Pz   46 in]  ipsa added Ed   48 summi] simul MF   13.6 sicut] in added
MF   7 id est]  et MF | ecclesie dei]  omitted Ed   12 erraret]  erret Ed | tamen]  omitted MF   13 per
quas]  quibus Ed   15 diffiniret]  diffinire Pz | non]  omitted Mz   18 quod]  omitted Ed

44 glossa]  s.v. membranas, col. 80   13.2 primum] 12.3    18 accipitur] 12.10



261Liber 3, Capitulum 13

seu circumstanti totam ecclesiam dei exponi negari non debet sed concedi. Hoc
enim fatetur ecclesia ipsa cum in quadam collecta dicit, “Deus qui nos in tantis
periculis constitutos” et cetera, a quibus liberari deposcit cum alibi dicit, “A
cunctis nos mentis et corporis defende periculis”. Talibus periculis expositus fuit25
apostolus Paulus, sicut ipse fatetur,  2a ad Corinthios 2o, et a quolibet se libera-
tum fuisse dicit c. 1o, cum ait, “De tantis periculis nos eripuit”. In tali periculo
eciam aliquando fuit tota ecclesia dei que erat sub veteri testamento, Deuterono-
mii 20o: “Dominus deus vester in medio vestri est, et pro vobis contra adversa-
rios dimicabit, ut eruat vos de periculis”. Tali eciam periculo se exponere ex30
causa racionabili est laudabile iudicandum. Unde eciam in laudem preliancium
contra infideles dixit Debbora, ut habetur Iudicum 5o, “Sponte obtulistis de
Israel animas vestras ad periculum”. Periculum involvens seu prosternens est
duplex, scilicet corporale et spirituale, sed neutri umquam exponetur tota eccle-
sia dei, licet corporaliter multi ex fidelibus involvantur non numquam. Spirituale35
autem finaliter nullus electus incurret, et de tali periculo videtur intelligere
sapiens cum Ecclesiastici 3o ait, “Qui amat periculum in illo peribit”.

Si itaque concilium generale diffiniret aliquid contra fidem, poterit tota
ecclesia dei exponi periculo heresis et erroris primo modo accipiendo periculum,
quemadmodum aliquando, quia non potuit generale concilium convocari,40

Christianitas quoad multos fuit periculo heresis involuta et quoad alios impug-
nata, teste Isidoro, qui, ut legitur dist. 15a, c. 1o, ait, “In precedentibus namque
annis persecucione fervente docendarum plebium minime dabatur facultas. Inde
Christianitas in diversas hereses scissa est”. Posset tamen contingere quod
quamvis concilium generale diffiniret aliquid contra fidem ecclesia dei non45
exponeretur periculo, quia posset contingere quod congregati in concilio genera-
li essent pauci et viles, tam in re quam in hominum reputacione, respectu
illorum qui ad illud concilium minime convenissent; et tunc illorum error leviter
extirparetur per multitudinem meliorum et sapienciorum et famosiorum illis,
quibus eciam multitudo simplicium adhereret, magis quam scilicet decem vel50
duodecim aut quindecim per quos posset generale concilium celebrari —

23 ipsa]  omitted MF   25 Talibus periculis]  omitted Pz   26 et]  omitted MF | quolibet]  qualibet MF
30 ut]  et Ed | eruat]  eruet Ly | periculis] periculo S | eciam]  enim Ly   34 umquam]  omitted Ed
36 incurret]  incurreret Ly   40 convocari]  convocare MF   41 Christianitas]  christianos MF
involuta]  convoluta Ed   42 ait]  enim added Fr Ed   43 annis]  S: donis W   45 non]  omitted MF
48 concilium]  generale added Ed   49 famosiorum]  Ly: famosorum W   51 posset]  possit Ed

23 dicit] Missale Romanum (Turin, 1906), p. 44 (Oratio, Dominica 4a post Epiphaniam); cf. PL, vol.
78, col. 48    24 dicit] ibid, p. 47 (Oratio, Dominica in Septuagesima); cf. PL, vol. 217, col.
917    26 2 ad Corinthios] 2:4   27 c. 1] 2 Cor. 1:10   28 Deuteronomii] 20:4   32 Iudicum] 5:2
37 Ecclesiastici] 3:27   42 c. 1] C.15 c.1, col. 34



262 3.1 Dialogus

quemadmodum aliquando, scilicet in concilio Arelatensi, tantummodo undecim
patres fuerunt (dist. 16a, Sexta), quamvis tunc multiplicati fuerunt Christiani et
plures occupaverunt provincias quam diebus nostris. Periculo autem involventi
seu prosternenti nequaquam exponeretur tota ecclesia dei, quamvis concilium 55
generale diffiniret aliquid contra fidem, quia remanerent aliqui, vel multi vel
pauci, qui tali diffinicioni erronee minime consentirent, sed pro loco et tempore
contradicerent manifeste.

Discipulus: Saltem multitudo Christianorum, maxime laicorum et simplicium,
prosternenti exponeretur periculo, potissime si papa esset presens in tali concilio 60
vel errori huiusmodi consentiret, et papa cum consencientibus sibi potencior
esset aliis; quod tamen pro inconvenienti debet haberi.

Magister: Respondetur quod in tali casu magis timendum esset de periculo
clericorum, in sacris literis peritorum et aliorum, quam de multitudine laicorum,
id est simplicium, presertim quando multitudo clericorum, per avariciam, 65
ambicionem, simoniam et alias vias pravas, ad ordines, dignitates et beneficia
ecclesiastica pervenisset, et aliis esset criminibus irretita. Quia plura et maiora
temporalia amitteret quam simplices laici si pape temporaliter prevalenti perse-
veranter resisteret, et ab obtinendis dignitatibus et beneficiis ecclesiasticis
clericos repelleret papa, non laicos. Propter quod procliviores essent clerici ad 70

assenciendum errori pape et concilii generalis, quia, ut testatur Iohannes papa,
prout legitur 16a, q. 2a, c. 1o, “Humani moris est illum vereri cuius iudicio et
voluntate nunc erigitur, nunc deprimitur”. Clerici eciam, propter maiorem
literarum sacrarum noticiam quam habent, vel habere tenentur, et quia questio
fidei, licet spectet ad laicos (dist. 96a, c. Ubinam), principalius tamen pertinet ad 75
clericos, magis peccarent et gravius quam laici; et ideo magis verendum esset ne
deus eos permitteret ruere in errorem. Multitudo insuper Christianorum, dum
tamen aliqui vel saltem unus fidelis remaneat, potest involventi periculo heresis
et erroris, aliis exigentibus peccatis, ipsorum exponi; quibus in hereticam
pravitatem labentibus, valeret ille qui de lapidibus potest suscitare filios Abrahe, 80
vel de aliquibus ipsorum aut de aliis, quando voluerit numerum Christianorum
augere.

52 aliquando scilicet]  omitted Ed   54 occupaverunt]  Ly: occupantes Mz, occupaciones Pz   55 seu]
eciam added Ed   61 vel]  atque Ly   63 esset] est Ed   69 resisteret] Fr: resisterent W   78 tamen]
cum MF | aliqui]  Scott: alio MF, alii Ed   80 valeret]  Fr: valent Mz, valet Ed

53 Sexta] D.16 c.11, col. 48   72 c. 1] C.16 q.2 c.1, col. 786   75 Ubinam] D.96 c.4, col. 338
80 ille…Abrahe] Cf. Mat. 3:9



263Liber 3, Capitulum 13

Discipulus: Indica breviter qualiter respondetur ad allegaciones sequentes,
quibus probatur concilium generale non posse errare contra fidem.

Magister: Ad istam qua accipitur quod ecclesia dei induceretur in temptacio-85
nem gravissimam si concilium generale aliquid contra fidem diffiniret, respon-
detur quod totam ecclesiam dei induci in temptacionem dupliciter intelligi
potest: vel ut temptacioni succumbat — et ne hoc accidat petitur in oracione
Dominica, et numquam eveniet, nec eveniret quamvis generale concilium contra
fidem erraret — vel ut temptacione impugnetur qua graviter infestetur. Hoc90
poterit evenire, teste beato Iacobo, qui c. 1o sue canonice ait, “Omne gaudium
existimate fratres mei, cum in temptaciones varias incideritis”.

Ad allegacionem sequentem, tenentem quod generale concilium recipiendum
est sicut sanctum evangelium secundum Gregorium, respondetur quod hoc
intelligendum est de generali concilio rite, iuste et catholice celebrato, secun-95

dum quod dicitur omnes apostolice sedis sancciones debere accipi sicut si voce
Petri essent firmate, secundum Gracianum, dist. 19a. Hoc autem intelligi debet
de illis sanccionibus vel decretalibus epistolis in quibus nec precedencium
patrum decretis nec evangelicis preceptis aliquid contrarium invenitur, ita tamen
quod hoc vocabulum “sicut” omnimodam similitudinem nequaquam importet,100
sicut nec Matthei 5o, cum dicit Christus, “Estote perfecti, sicut et pater vester
celestis perfectus est”, nec illud c. 22o, “Diliges proximum tuum sicut teipsum”,
nec illud Iohannis 20o, “Sicut misit me Pater, et ego mitto vos”. Quamvis enim
generale concilium aliquid rite ac catholice diffiniat et determinet, et ideo sit
sicut sanctum evangelium suscipiendum, sanctum tamen evangelium cum105
maiori reverencia et devocione suscipiendum est quam concilium generale
quodcumque.

Ad aliam autem allegacionem, accipientem quod diffinicio generalis concilii
tamquam diffinicio universalis ecclesie debet haberi, respondetur quod generale
concilium non debet regulariter occulte seu secrete aut paucis scientibus cele-110
brari, sed vulgandum est per universalem ecclesiam — hoc est, per omnes
regiones in provincia [seu provinciis] in qua (seu in quibus) catholici commo-
rantur — generale concilium congregari debere, quatenus omnes catholici tacite
vel expresse consenciant et quasi auctoritatem tribuant, ut ad concilium profec-
85 istam qua] Kilcullen: ista quibus W | accipitur]  Scott: accipit W   90 erraret]  errare Pz
infestetur]  et added Ed   92 mei]  charissimi Ed | temptaciones varias]  temptacionibus variis Ed
95 secundum]  sicut MF   100 importet]  reportet MF   112 provincia…provinciis] Scott: provincia
W   113 congregari]  convocari Ed

85 istam] 12.16    91 Iacobo] 1:2   93 allegacionem sequentem] 12.21   97 dist. 19] D.19 c.2, col. 60
101 Matthei] 5:48   102 c. 22] Mat. 22:39   103 Iohannis] 20:21   108 aliam] 12.26



264 3.1 Dialogus

turi eorum nomine circa ordinanda et diffinienda in generali concilio canonice et 115

catholice atque rite procedant, ut merito quicquid licite et catholice statuerint vel
diffinierint universali statuatur et diffiniatur assensu. At vero si quid indigne aut
illicite et non canonice vel non catholice statuerint vel diffinierint, universalis
ecclesie nullatenus statutum vel diffinitum probetur assensu. Talis enim
assensus ad nichil illicitum potest extendi, quia talis assensus universalis 120
ecclesie est secundum intencionem assenciencium interpretandus, quemadmo-
dum iuramentum secundum intencionem iurantis interpretari debet, ut notat
glossa, Extra, De iureiurando, super capitulum Quintavallis. Quando igitur
concilium generale rite convocatur et in omnibus catholice et sancte procedit,
quicquid fecerit ab universali ecclesia fieri est putandum, et ideo de tali concilio 125
generali loquuntur Gregorius et Gelasius. Si autem aliquid fecerit illicite et non
catholice, minime universalis ecclesie probatur assensu, quia universalis eccle-
sia, quamvis consenserit quod convocaretur concilium generale, non tamen
putanda est, nec expresse nec tacite, in aliquod illicitum consentire.

Aliter respondetur quod postquam acta generalis concilii per universos 130
populos catholicos fuerunt promulgata, si nullus contradicens aut impugnans
apparet, sunt putanda ab universali ecclesia approbata, et de talibus conciliis
generalibus loquuntur Gregorius et Gelasius. Si autem acta generalis concilii
non fuerint apud omnes populos catholicos diligenter exposita, non est dicen-
dum quod tale concilium sit explicite ab universali ecclesia approbatum, licet, si 135
sancte et catholice fuerit celebratum, possit dici implicite ab universali ecclesia
approbatum.

Discipulus: Istud est calumpniabile, ut videtur, nam non minus ligat quicquid
statuitur vel diffinitur per concilium generale quam statutum apostolice sedis,
sed illud universalem ligat ecclesiam (Extra, De constitucionibus, Quoniam), 140
nec oportet ad hoc ut liget quod omnium auribus inculcetur (Extra, De postula-
cione, Ad hec). Ergo et quicquid statuitur vel diffinitur a concilio generali
universalem ligat ecclesiam, et per consequens pro approbato ab universali
ecclesia est habendum.

115 concilio] ac added MF Pz   117 At…aut]  atque non indigne universalis ecclesie probetur
assensus aut aliquid MF   126 loquuntur]  loquitur Ed   127 assensu]  assensus MF   129 in]  omitted
Ed   131 promulgata] provulgata Pz   133 generalibus]  omitted Ed   134 fuerint]  fuerunt Ed
135 concilium]  generale added Ed

120 illicitum] See gloss to c. Quintavallis, X 2.24.23, casus, col. 816: “cum aliquis simpliter iurat
stare mandato alicuius, licitum debet esse mandatum, alioquin mandatum non ligat”.
123 Quintavallis] Rather, see gloss to X 2.24.16, s.v. prescivisset, col. 808.     140 Quoniam] X
1.2.13, col. 16   142 Ad hec] X 1.5.1, col. 43



265Liber 3, Capitulum 14

Magister: Respondetur quod statutum apostolice sedis eciam post duos menses145

non ligat nisi illos ad quos ipsius noticia poterat pervenire, quia ignorantes,
presertim ignorancia invincibili, minime ligat, (Extra, De constitucionibus,
Cognoscentes). Sic eciam quod statuitur vel diffinitur in concilio generali non
ligat universalem ecclesiam nisi per universalem ecclesiam fuerit legitime
divulgatum, et ideo non est censendum explicite approbatum ab universali150
ecclesia antequam taliter publicetur. Non oportet autem taliter diffinitum singu-
lorum auribus inculcare, sed sufficit taliter publicare quod nullus se possit, si in
contrarium venerit, per ignoranciam excusare.

Capitulum 14

Discipulus: Nunc superest tractare ista que obiecta sunt contra dicta superius, c.
12o, quibus videtur ostensum quod omnium contentorum in scripturis divinis
verus intellectus et primus est omni tempore necessarius ad salutem. Narra igitur
quomodo opinantes illi respondent ad ipsa.5

Magister: Ad primum illorum, cum dicitur quod frustra esset positum in
scriptura illud cuius verus intellectus non est omni tempore necessarius ad
salutem, respondetur quod falsum assumitur, quia ad hoc, quod aliquid non
frustra ponatur in scriptura divina, sufficit quod aliquando, licet non omni
tempore, eius verus intellectus et primus sit necessarius ad salutem, quemadmo-10

dum Veritas ipsa multa dixit et protulit, nequaquam frustra, quorum tamen verus
intellectus non erat tunc necessarius ad salutem. Mater enim sua sanctissima
numquam aliquo necessario ad salutem extitit destituta, et tamen quando Chris-
tus dixit sibi et patri putativo, Luce 2o, “Quid est quod me querebatis?
Nesciebatis quia in hiis que patris mei sunt oportet me esse?”, ipsa verum15
intellectum et primum illorum verborum Christi non concepit, cum immediate
subiungatur ibidem, “Et ipsi non intellexerunt verbum quod locutus est ad illos”.
Que tamen, sicut ([ubi] prius) habetur, mater eius conservabat in corde suo,
verum intellectum ipsorum postea habitura. Christus eciam dixit apostolis, ut
legitur Luce 18o: “Ecce ascendimus Ierosolimam et consummabuntur omnia que20
scripta sunt per prophetas de filio hominis. Tradetur enim gentibus, et illudetur,
et flagellabitur, et conspuetur, et postquam flagellaverint, occident eum, et tercia
die resurget”. Quorum tamen verborum verum intellectum tunc minime habue-

14.2 que]  secundo added Ly   4 est]  omitted Ly   18 sicut ubi] Kilcullen: sicut W   23 tamen]
omitted Ed

148 Cognoscentes] X 1.2.2, col. 8. Cf. gloss, s.v. Ante prohibitionem, col. 16: “Nisi probaret se
extra provinciam tunc fuisse, vel alias impeditum”.   14.6 primum] 12.40    14 Luce] 2:49-51
18 habetur] Lk. 2:51   20 Luce] 18:31-4



266 3.1 Dialogus

runt, quia immediate subiungitur, “Et ipsi nichil horum intellexerunt. Erat enim
verbum istud absconditum ab eis et non intelligebant que dicebantur”. Eisdem 25
eciam dixit Christus, ut habetur Iohannis 16o, “Modicum et iam non videbitis
me, et iterum modicum et videbitis me, quia vado ad Patrem”. Quorum tamen
verborum verum intellectum non habuerunt, quia de ipsis scribitur ibidem,
“Dixerunt ergo ex discipulis eius ad invicem, ‘Quid est hoc quod dicit nobis:
Modicum et non videbitis me’”, et post, “‘Nescimus quid loquitur’”. Ex quibus 30

aliisque quampluribus colligitur manifeste quod plura dixit Christus apostolis
quorum tamen verum intellectum minime tunc habuerunt. Ex quo concluditur
quod verus intellectus illorum tunc non erat apostolis necessarius ad salutem.
Cum igitur tunc essent in statu salutis, nichil defuit eis quod tunc erat eis neces-
sarium ad salutem. Et tamen constat quod tunc Christus non dixit talia frustra. 35
Ergo, a simili, poterunt in scripturis divinis aliqua contineri quamvis eorum
verus intellectus et primus non sit omni tempore necessarius ad salutem.

Discipulus: Forte diceretur ad ista quod non est inconveniens aliqua in scriptu-
ris divinis haberi quorum verus intellectus non est omni tempore omnibus
catholicis necessarius ad salutem, quemadmodum illa que dixit matri et aposto- 40
lis non erant eis necessaria ad salutem. Verus tamen intellectus omnium que in
scripturis divinis habentur semper est aliquibus, etsi non omnibus, necessarius
ad salutem.

Magister: Ut videtur aliis hoc non valet, quia qua racione plurium que dixit
Christus matri sue et apostolis tunc nulli fideli eorum erat intellectus necessarius 45
ad salutem, racione consimili non est inconveniens aliqua reperiri in scripturis
divinis quorum verus intellectus nulli pro aliquo tempore est necessarius ad
salutem; et tamen illa non sunt frustra posita in scripturis, nec frustra membra-
nas occupant, quia verus intellectus ipsorum pro aliquo tempore erit aliquibus
necessarius ad salutem, quo tempore idem intellectus aliquibus aperietur, vel per 50
investigacionem humanam ex scripturis, vel per miraculosam revelacionem, si
verus intellectus ipsorum humana invencione vel erudicione haberi non potest.
Propter idem eciam nullum verbum in scriptura divina vacat nec aliquid est
superflue positum, quia quamvis multa sint in ea quorum verus intellectus non
est semper necessarius ad salutem, aliquibus tamen aliquando necessarius erit. 55

24 Erat enim] et erat S   31 quod]  omitted Mz   32 tamen]  omitted Ed   35 dixit]  dixisset Ed
36 quamvis]  quantum Mz, quamquam Fr   38 diceretur]  dicerent Ed   42 divinis] non added Pz
44 plurium]  intellectus added Ed   45 fideli]  fidelium Ly | eorum] omitted Ly | intellectus] ullatenus
Ed   47 divinis] omitted MF   49 occupant]  Ly: occupat W   51 miraculosam]  omitted Ed
52 invencione]  intencione Ly   53 idem]  quod Ed   54 sint]  sunt Fr Ed

26 Iohannis] 16:16-18   48 membranas occupant] cf. 12.43    53 vacat…54 positum] cf. 12.45



267Liber 3, Capitulum 15

Cum autem  postea  accipitur quod verus intellectus eorum que in lege nova
traduntur fuit necessarius ad salutem illis qui fuerunt sub veteri testamento,
respondetur quod aliquorum, puta incarnacionis et trinitatis, et non omnium, erat
verus intellectus literalis explicitus necessarius ad salutem, quia multa continen-
tur in lege nova quorum verus intellectus literalis nulli in veteri testamento60
extitit revelatus. Quod Veritas ipsa videtur asserere, cum dicit, ut habetur Mat-
thei 13o, “Multi prophete et iusti cupierunt videre que videtis, et non viderunt, et
audire que auditis, et non audierunt”, et sentencia eadem habetur Luce 10o.

Capitulum 15

Discipulus: Unum in premissis invenitur quod improbabile omnino videtur,
quod scilicet aliqua in sacris literis continentur quorum verus intellectus et
primus solummodo per revelacionem divinam haberi potest. Quia quamvis
posset alicui videri quod aliqua in scripturis divinis non essent superflue posita5

quorum verus intellectus per studium et meditacionem in scripturis haberi
possit, omnino tamen improbabile videtur quod ea in scripturis non essent
superflue posita quorum verus intellectus per studium et meditacionem in
scripturis haberi non possit, sed per solam revelacionem divinam, quia ita posset
deus revelare verum intellectum ipsorum si non essent scripta sicut postquam10
sunt scripta. Cum igitur ex scripturis nulla capiatur utilitas nisi intelligantur,
sequitur quod illa quorum intellectus per solam revelacionem valet haberi prius
inutiliter omnino scribuntur.

Rursus, non solum talia inutiliter sed eciam periculose essent scripta, quia
ista scriptura que non potest intelligi, ad cuius tamen intellectum capiendum15
possunt niti legentes et circa quam si non intelligatur periculose contingit errare,
videtur esse periculosa legentibus. Sed ad capiendum intellectum quorumcum-
que que in scripturis divinis habentur possunt niti legentes, circa que, si errave-
rint, periculose errabunt, quia, ut ait Ieronimus, et habetur 24a, q. 3a, c. Heresis,
“Quicumque aliter scripturam intelligit quam sensus Spiritus sancti flagitat, a20
quo scripta est, licet ab ecclesia non recesserit, tamen hereticus appellari potest”.
Ergo periculose talia essent scripta. Volentes enim ad verum intellectum ipso-
rum pervenire, et non valentes, laberentur faciliter in errorem.

56  postea ]  omitted Ed   15.2 Unum] utrum Mz | invenitur]  innuitur Ed; scilicet c. 14 added Ly
improbabile]  probabile Ed | omnino]  non added Ly   3 continentur]  habentur Ed   7 possit…9
haberi] Frm: omitted W   9 sed] quod added Ly | divinam] haberi possit tamen hoc [tamen hoc
omitted Pz] non videtur probabile added Ed   16 contingit] contigit Mz   21 scripta]  S: scriptura W
recesserit] recessit Ed

56  postea ] 12.47    61 Matthei] 13:17   63 Luce] 10:24   15.2 invenitur] Above, 14.51   19 Heresis]
C.24 q.3 c.27, col. 998



268 3.1 Dialogus

Hec inter alia sunt quibus predicta assercio posse improbari videtur. Tu narra
quomodo respondetur ad ipsa. Primo tamen nitere pro opinione illa allegare. 25

Capitulum 16

Magister: Quod plura contineantur in scripturis divinis quorum verus intellectus
et primus virtute humani ingenii ex scripturis sacris colligi nequeat, sed per
revelacionem divinam solummodo possit haberi, videtur posse probari. Nam
verus intellectus et primus proferentis oracionem ambiguam habentem multos 5

sensus haberi non potest nisi proferens oracionem eandem quem intellectum
habeat aperte declaret. Si quis dixerit, “Iohannes cantat missam”, cum plures
appellentur hoc nomine, audiens non sciet de quo loquens intelligit nisi ipse sibi
revelet. Unde et propter hoc videtur ut nititur declarare quedam opinio quam
tractavimus prima parte istius dialogi, libro 7o, quod quando lex aliqua vel 10
constitucio habet plures sensus, a conditore est interpretacio requirenda. Nemo
enim alius potest scire intellectum quem habuit legis conditor in condendo.
Plures autem oraciones ambigue in scripturis divinis habentur, nam secundum
doctrinam sanctorum patrum non solum voces que in oracionibus ponuntur sunt
signa, sed eciam res significate per voces sunt signa aliarum rerum. Unde et 15
Veritas ipsa, ut refert Gregorius in omelia super parabolam seminantis, insinua-
vit aperte quod “semen” verbum, “ager” mundum, “volucres” demonia, “spine”
divicias signant. Una autem res et eadem plures alias res, eciam contrarias, in
scripturis sacris signat. “Leo” enim aliquando signat Verbum, ut ibi, “Vicit leo
de tribu Iuda”, aliquando diabolum, ut ibi, “tamquam leo rugiens”, et cetera, 20
aliquando virum fortem, aliquando crudelem. Ergo oracionum ambiguarum,
quarum non parva invenitur in sacris literis multitudo, cum res signant, verus et
primus intellectus haberi non potest nisi ipse revelet, scilicet deus, qui oraciones
huiusmodi revelavit.

Hec allegacio et conclusio principalis declaratur et confirmatur per aliam in 25
exemplis fundatam apertis. Nam plura revelata fuerunt prophetis ac viris
contemplativis in sapiencia sublimissimis divinorum, vel aliis per quos ad
prophetas et viros illuminatos a deo pervenerunt, ad quorum intellectum verum
et primum ipsi prophete, antequam fuit revelatus eisdem, non poterant perveni-
re. Ergo, racione consimili et multo maiori, intellectus verus et primus illorum 30

25 nitere]  niteris Pz, nitaris Ly | allegare]  omitted MF   16.3 scripturis]  literis Ed   6 quem]  quod
MF   8 appellentur]  appellantur Ed | sciet] sciendum Mz   16 refert]  testatur Ed   18 eciam]  omitted
Mz   19 signat1]  significat Ed | enim] Kilcullen: etiam W   22 signant]  significant Ed
28 pervenerunt]  pervenerint Pz   29 fuit]  fuerit Ed

16.10 tractavimus] 1 Dial., 7.4   16 Gregorius] Homilae in evangelia, XV, CCSL, vol. 141, p. 104
19 ibi] Apoc. 5:5   20 ibi] 1 Pet. 5:8



269Liber 3, Capitulum 16

que solummodo enigmatice et sub similitudinibus et figuracionibus rerum in
scripturis divinis revelata sunt a deo haberi non potest nisi deus revelet eundem.
Consequencia aperta videtur. Antecedens multis probatur exemplis.

Iohannes enim evangelista, singulariter illuminatus a deo, plura sibi in
Apocalypsi revelata minime intellexit antequam intellectus eorum sibi revelare-35
tur a deo, unde et exposicione multorum indiguit. Postquam enim vidit, ut
legitur Apocalypsis 17o, “mulierem sedentem super bestiam… ebriam de san-
guine sanctorum”, dixit ei angelus, “Quare miraris? Ego dicam tibi sacramen-
tum mulieris et bestie”. Minime tamen intellexit antequam angelus ei dixit, et ita
ad verum intellectum et primum illius revelacionis ante aliam non pervenit. Sic40
eciam mysterium septem stellarum et septem candelabrorum, de quo legitur c.
1o, antequam Christus revelavit sibi, ipse Iohannes minime intellexit. Unde et
Christus dixit eidem post visionem predictam, “Scribe ergo que vidisti, et que
sunt, et que oportet fieri post hec. Mysterium septem stellarum quas vidisti in
dextera mea et septem candelabra aurea, septem stelle, angeli sunt septem45
ecclesiarum, et candelabra septem, septem ecclesie sunt”. Idem eciam Iohannes
cum, ut habetur 7o c., interrogaretur ab uno de senioribus, “Hii qui amicti sunt
stolis albis, qui sunt? et unde venerunt?”, respondit, “Domine mi, tu scis”, quasi
diceret, “Quamvis ego viderim eos, tamen nescio qui sunt et unde venerunt, sed
tu scis”. Et ita ad verum et primum intellectum visionis illius Iohannes ante-50
quam sibi ille senior revelavit non pervenit.

Ioseph eciam, de quo habetur Genesis 41o, verum et primum intellectum
sompnii quod sibi Pharao enarravit per revelacionem accepit. Unde et Pharao
dixit eidem, “Ostendit tibi deus omnia que locutus es”. Sic eciam interpretacio-
nem veram sompniorum pincerne et pistoris Pharaonis per revelacionem acce-55

pit. Nequaquam enim virtute humani ingenii poterat scire quod tres propagines
et tria canistra in sompniis illis plus signabant tres dies quam tres ebdomadas vel
tres menses vel tres annos. Per revelacionem ergo solummodo, postquam
fuerunt sibi predicta sompnia recitata, interpretacionem veram agnovit. Unde et
ipse, ut habetur 40o c., dixit, “Numquid non dei est interpretacio?”, quasi dicat,60
“Ille qui vos fecit sompniare, et quid vera significarent sompnia vobis minime
indicavit, michi interpretacionem poterit revelare”.

31 et2]  omitted MF | figuracionibus]  signacionibus Mz, significacionibus Fr   44 Mysterium]
sacramentum S   45 aurea]  et added MF Pz   47 cum]  omitted Ly | interrogaretur]  interrogavit Ed
48 albis]  S: omitted W   56 quod] que Mz   59 recitata]  omitted Ed   61 vos]  omitted Mz

37 Apocalypsis] 17:3-7   42 c. 1] Apoc. 1:12-16   43 dixit] Apoc. 1:19-20   47 7 c.] Apoc. 7:13-14
54 dixit] Genesis 41:39 |  interpretacionem] Cf. Gen. 40:9-19   60 40 c.] Gen. 40:8



270 3.1 Dialogus

Item, Daniel plurium visionum quas viderat verum et primum intellectum
antequam doceretur non accepit. Capitulo enim 7o, post visionem quatuor vento-
rum et quatuor bestiarum, subiungitur: “Horruit spiritus meus; ego Daniel 65
territus sum in hiis, et visiones capitis mei conturbaverunt me. Accessi ad unum
de assistentibus, et veritatem querebam ab eo de omnibus hiis. Qui dixit michi
interpretacionem sermonum et docuit me”. Capitulo eciam 8o, post aliam visio-
nem, subiungitur: “Cum ego Daniel quererem intelligenciam, ecce stetit in con-
spectu meo quasi species viri. Et audivi vocem viri inter Ulai; et clamavit, et ait: 70
Gabriel, fac intelligere istam visionem”.

Ex hiis aliisque quampluribus evidenter colligitur, ut videtur, quod prophetis
et illuminatissimis viris, omnique sapiencia divina et humana peritis, plura
revelata fuerunt que tamen, antequam docerentur a revelante, non intellexerunt.
Unde et sepe prophetis plures visiones ostense fuerunt quarum postea interpre- 75

tacio extitit revelata, sicut Ieremie 1o et 13o et Ezechielis 17o et Isaie 5o et aliis
locis quampluribus, sicut eciam Christus parabolas quas loquebatur turbis
apostolos docebat, ut legitur  Marci 4o. Si ergo prophete et viri illuminatissimi
plurium que viderunt non poterant nisi per novam revelacionem verum ac
primum accipere intellectum, multo magis alii enigmaticarum visionum non 80
possent ad verum et primum intellectum pertingere nisi reveletur alicui qui aliis
manifestet eundem. Cum igitur in scripturis divinis quamplures visiones et
parabole enigmatice et obscure — immo obscuriores quam sint quedam per
revelaciones exposite — que adhuc nequaquam sunt exposite habeantur, sequi-
tur quod plura in scripturis divinis habentur ad quorum verum et primum intel- 85
lectum nemo valet absque revelacione pertingere.

Amplius, sensus verus et primus oracionis habentis plures sensus catholicos,
quam ad quemlibet illorum potest quilibet trahere sicut vult, haberi non potest
nisi indicaverit ille qui protulit eam, quia, ex quo trahi potest ad diversos sensus
maxime vocis, non potest sciri quem illorum intenderet proferens nisi ipse 90
exprimat, presertim si non potest elici aliquis sensus nec ex verbis antecedenti-
bus nec consequentibus proferentis. Multa autem verba plurium visionum et
parabolarum et enigmaticarum locucionum in sacris literis conscriptarum habere
possunt diversos sensus catholicos, ad quorum quemlibet potest quilibet prout

69 quererem]  S: inquirem W   70 Ulai]  S Ly: gap Mz, omitted W    71 Gabriel] daniel Ed
intelligere]  virum added MF   78 docebat]  dicebat MF   79 verum]  Kilcullen: illegible MF, novum
Ed   81 possent]  posset MF   84 que…exposite2] omitted Ed   86 valet]  valeat Ed   87 plures]
omitted Ed   88 vult]  voluit Mz   92 proferentis]  verba added Ed

64 7] Dan. 7:15-16   68 8] Dan. 8:15-17   76 Ieremie] 1:14-16, 13:9-11 |  Ezechielis] 17:12-18
Isaie] 5:7   78  Marci] 4:10 ff



271Liber 3, Capitulum 16

voluerit trahere ea. Unde et diversi sancti talia verba quamplura diversimode95

exponunt. Alii eciam absque omni periculo eadem verba aliter quam sancti ad
diversos sensus traxerunt, et adhuc alii ad alios trahent. Quod eciam patet ex hoc
quod secundum beatum Clementem, ut habetur 37a dist., c. Relatum, “Multa
verba sunt in divinis scripturis que possunt trahi ad eum sensum quem sibi
unusquisque elegerit”; ergo multo magis possunt trahi ad diversos sensus100
catholicos. Ex quo concluditur quod de ipsis verus et primus intellectus dei
revelantis absque nova revelacione haberi non potest.

Amplius, multa sunt in scripturis divinis que mistice solummodo debent
intelligi, sicut docet Gregorius in Moralibus in diversis locis; immo, secundum
eundem, plura, si intelligerentur literaliter, generarent errorem. Sensus autem105
misticus qui potest accipi ex verbis divinis virtute ingenii humani absque revela-
cione speciali non est ita approbandus a catholicis ut coequetur illis que haben-
tur in biblia, vel recipiatur ad aliquid in fide catholica confirmandum, nisi alibi
in scripturis divinis habeatur expresse. Quod Augustinus, eciam Ieronimus et
Gregorius, sentire videntur. Nam secundum Augustinum, ut habetur dist. 9a, in110
diversis capitulis, scriptura divina est literis et exposicionibus omnium episco-
porum et aliorum preponenda, ita ut solis scriptoribus biblie deferendus sit hic
timor et honor ut non credentur errare in aliquo. Qualis honor et timor nulli
deferendus est post ipsos. Secundum Ieronimum eciam in prologo in libris
Proverbiorum et Gregorium in Moralibus, liber Iudith, Tobie et Maccabeorum115
ac Ecclesiastici atque liber Sapiencie non sunt recipiendi ad confirmandum
aliquid in fide. Dicit enim Ieronimus, sicut Gregorius, “Sicut Iudith et Tobie et
Maccabeorum libros legit quidem ecclesia, sed inter canonicas scripturas non
recepit, sic et hec duo volumina”, scilicet Ecclesiastici et Sapiencie, “legit ad
edificacionem plebis, non ad auctoritatem ecclesiasticorum dogmatum confir-120
mandam”. Sed exposiciones episcoporum et aliorum qui fuerunt post scriptores
canonicarum scripturarum non sunt maioris auctoritatis quam libri predicti; ergo
sensus quicumque quem colligunt ex scripturis divinis, nisi alibi habeatur ex
scripturis divinis, non est cum illa reverencia suscipiendus ut debeat allegari ad

95 voluerit]  voluit Mz   96 exponunt]  exponuntur MF   100 unusquisque]  unusquique Pz | elegerit]
sponte presumit S   102 haberi]  sciri Ed   108 recipiatur]  recipiantur Ed   113 credentur]  credantur
Ed   115 et1]  8 MF, c. Pz   116 ac]  omitted Ly   117 Sicut]  S: omitted W   118 legit] leget Pz
quidem] eos added W   119 recepit] recipit S   120 confirmandam]  confirmanda MF   121 post]  pre
MF   124 ut debeat]  omitted MF

98 Relatum] D.37 c.14, col. 139; the writer comments: sed non oportet.   105 plura…errorem] Cf.
Gregory, Moralia, CCSL, vol. 143, pp. 4, 341   111 diversis capitulis] Cf. D.9 c.5 and c.8, col. 17
115 Gregorium] Not found.   117 Ieronimus] Praefatio Hieronymi in libros Salomonis, Biblia Sacra,
vol. 11 (Rome, 1957), p. 5



272 3.1 Dialogus

confirmandum aliquid in catholica fide. Sensus autem verus et primus cuius- 125

cumque revelati a deo in scripturis valet ad auctoritatem ecclesiasticorum dog-
matum confirmandam. Ergo multorum in scripturis divinis sensus verus et
primus absque revelacione divina haberi non potest.

Adhuc, non magis virtute ingenii humani potest haberi sensus verus et
primus aliquorum misticorum divinorum quam parabolarum humanarum. Sed 130
multarum parabolarum et locucionum misticarum seu enigmaticarum humana-
rum primus sensus proferentis virtute ingenii humani sepe haberi non potest nisi
proferens manifestet. Quomodo enim uxor Sampsonis, quamvis subtilissima
extitisset, pervenisset ad sensum primum sui problematis, nisi forte a casu,
quando dixit, “De comedente exivit cibus, et de forti egressa est dulcedo”, nisi 135
ipse revelasset eidem? Ita enim potest per “comedentem” et eciam per “fortem”
significari ursus vel elephas aut draco vel cete maris aut alia bestia forcior leone,
vel minus fortis, sicut leo. Per “cibum” eciam et per “dulcedinem” non solum
mel sed eciam alie res dulces comestibiles significari possunt. Alia eciam res per
“comedentem” et alia per “fortem”, et rursus alia res per “cibum” et alia per 140
“dulcedinem” convenienter significari potest. Cum igitur, ut testatur Apostolus,
1a ad Corinthios 2o, nemo sciat hominum “que sunt hominis nisi spiritus homi-
nis qui in ipso est”, nullo modo uxor Sampsonis virtute humani ingenii, quan-
tumcumque fuisset instructa, scivisset quod Sampson intelligebat per “comeden-
tem” et “fortem” leonem, et per “cibum” atque “dulcedinem” mel, nisi ipse sibi 145
dixisset. Ergo multo forcius verus et primus intellectus visionum et revelacio-
num divinarum haberi non potest virtute humani ingenii, quia, sicut dicit Apo-
stolus, 1a ad Corinthios 2o, “Que dei sunt nemo cognovit nisi spiritus dei”.

Preterea, primus intellectus minus obscuri non potest haberi virtute ingenii
humani, ergo multo forcius primus intellectus illorum que sunt magis obscura 150
virtute humani ingenii haberi non potest. Consequencia videtur probacione
minime indigere. Antecedens videtur posse probari auctoritate beati Gregorii,
secundum quem, ut videtur, primus intellectus quem habuit Christus in parabola
seminantis, que est minus obscura et minus enigmatica quam multe visiones et
revelaciones que non sunt exposite per revelacionem in scripturis, virtute ingenii 155

humani haberi non potuit. Dicit enim super parabolam illam, “Quis michi um-
quam crederet si ‘spinas’ divicias interpretari voluissem?”, quasi diceret,
“Nullus”. Et tamen absque illa interpretacione primus intellectus parabole haberi
127 confirmandam]  confirmandum MF Ly   131 enigmaticarum]  enigmaticus Mz   137 ursus]
visus Mz   139 eciam1] omitted MF

135 dixit] Jud. 14:14   142 1 ad Corinthios] 2:11   148 1 ad Corinthios] 2.11   156 Dicit] Gregory,
Homilae in Evangelia, XV, CCSL, vol. 141, p.104



273Liber 3, Capitulum 17

non potuit, quia Christus exponendo predictam parabolam sic interpretatus est.
Ergo primus intellectus aliarum parabolarum, visionum et revelacionum que per160
deum revelantem non sunt exposite virtute humani ingenii haberi non potest.

Capitulum 17

Discipulus: Deduxisti raciocinaciones fundatas in scripturis ad probandum
conclusionem predictam. Nunc ipsam per auctoritates nitere confirmare.

Magister: Nonnullis apparet quod auctoritatibus tam scripturarum canonicarum
quam aliarum potest ostendi, de quibus adducam paucas. Hoc enim videtur5
Daniel dixisse, c. 12o, ubi sic legitur: “Tu autem, Daniel, claude sermones et
signa librum usque ad tempus statutum”. Ex quibus verbis potest colligi, ut
videtur, quod quidam sermones revelati Danieli ita sunt clausi ut nemo possit
absque revelacione ad primum eorum intellectum pertingere.

Item, ut legitur Actuum 8o, dixit Philippus eunucho legenti Isaiam prophe-10

tam, “‘Putasne intelligis que legis?’ Qui ait, ‘Quomodo possum, si non aliquis
ostenderit michi?’”, quasi diceret, “Nullo modo”. Ex quibus verbis habetur quod
ex verbis illis scripture que legit eunuchus non potest aliquis primum intellec-
tum ipsorum colligere nisi ab alio doceatur. Ergo racione consimili aliorum que
eque vel magis obscura sunt non potest primus intellectus haberi nisi revelatus15
appareat.

Item, psalmista ait, “Da michi intellectum”, et cetera, quasi diceret: “Ad
primum intellectum multorum legis tue scrutando pervenire non potero nisi tu
reveles, ideo da michi intellectum primum illorum”. Plura enim sunt in lege
antiqua statuta quorum nulla racio potest per hominem assignari quare precepit20
illa deus filiis Israel, sicut illa “Non arabis in bove et asino. Non indueris
vestimento quod ex lana linoque contextum est”, et similia. Et per consequens
primus intellectus talium contentorum in lege absque revelacione haberi non
potest. Hinc Ieronimus in prologo biblie ait, c. 7o, “Quis enim digne exprimit
tria et quatuor scelera Damasci, Gaze et Tiri et Idumee”? et cetera. Ex quibus25
verbis colligitur quod prophecia Amos prophete digne explicari non potest nisi
per revelacionem divinam. Hoc eciam beatus Gregorius, super Ezechielem,

17.5 Hoc]  Scott: hec W   6 sermones]  S: sermonem W   7 colligi]  intelligi Ly   11 intelligis]
intelliges MF   13 illis]  omitted Ed   21 bove] simul added S   24 exprimit]  exprimat

17.3 predictam] 16.1   6 c. 12] Dan. 12:4   10 Actuum] 8:30-1   17 psalmista] 118(119):34   21 illa2]
Deut. 22:10-11   24 ait] Jerome, Synopsis Divinae Bibliothecae, PL, vol. 28, col. 143-4, taken from
Epistula LIII, CSEL, vol. 54, p. 457–8



274 3.1 Dialogus

omelia 15a, videtur asserere, dicens, “scriptura sacra tota quidem propter nos
scripta est, sed non tota intelligitur a nobis. Multa quippe in illa ita aperte scripta
sunt ut pascant parvulos, quedam vero obscurioribus sentenciis ut exerceant 30
fortes, quatenus cum labore intellecta plus grata sint. Nonnulla autem ita in ea
clausa sunt ut, dum ea non intelligimus, agnoscentes infirma nostre cecitatis, ad
humilitatem magis quam ad intelligenciam proficiamus”. Ex quibus verbis
habetur aperte quod aliqua sunt in scripturis sacris que intelligere non valemus;
loquitur enim beatus Gregorius in persona omnium viatorum, et forcium qui 35
obscuriores noverunt elucidare sentencias. Constat quod per revelacionem
quecumque scripta sunt possunt intelligi et eorum potest primus intellectus
haberi. Idem eciam Gregorius, pro se et pro omnibus aliis catholicis, 3o libro
Moralium c. 17o, loquens de amicis Iob, ait, “Utrum continuis septem diebus et
septem noctibus cum afflicto Iob sederint, an certe diebus septem et noctibus 40

totidem instancia ei crebre visitacionis adhererent, ignoramus. Sepe enim rem
quamlibet tot diebus agere dicimur, quamvis non eisdem diebus ad eam
continue vacemus. Sepe vero scriptura sacra sic totum pro parte sicut pro toto
partem ponere consuevit”. Ex quibus verbis colligitur quod, cum scriptor libri
Iob determinate intenderit loqui de septem diebus et septem noctibus continuis 45
vel non continuis, quia de hiis vel de illis scriptura illa fuerit vera et non de
utrisque, sequitur quod nos ad primum intellectum verborum illorum
determinate non possumus pervenire.

Capitulum 18

Discipulus: Nolo plures allegaciones audire pro assercione prescripta, sed cupio
scire quomodo respondetur ad allegaciones in contrarium superius c. 15o induc-
tas. Ideo narra aliquas responsiones ad ipsas.

Magister: Ad primam, que consistit in hoc, quod talia essent superflue posita in 5
scripturis divinis si primus intellectus ipsorum (antequam essent impleta) absque
revelacione divina haberi non posset, respondetur quod non superflue posita
sunt, quia scripta sunt ad exercitacionem, quia in talibus verbis multiplices latent
sensus preter primum sensum revelantis, quos dum illi qui in exponendis
scripturis divinis allegorice [et] tropologice delectant ex huiusmodi enigmatice 10

28 nos]  vos Ed   29 nobis]  vobis Ed   31 sint]  sunt MF   32 ea]  S: omitted W | non]  omitted Ed
agnoscentes]  S: agnoscentis W   34 aperte]  omitted Ly   35 omnium]  omniumque MF   38 et pro]
in Mz Pz   40 septem2] omitted S   41 adhererent] adheserint S   45 intenderit]  intendit Pz | septem2]
omitted Mz   46 vel2]  nichil Mz   47 utrisque]  utriusque Pz   48 pervenire]  provenire Pz
18.10 allegorice et] Scott: allegorice W | delectant]  omitted Ly

28 dicens] Homiliae in Hiezechihelem Prophetam, II.v, CCSL, vol. 142, p. 277   39 ait] CCSL, vol.
143, III.xiii.22, p. 128   18.5 primam] 15.2



275Liber 3, Capitulum 18

revelatis eliciunt, utiliter occupantur, quemadmodum beatus Gregorius in
Moralibus sibi profecit et aliis verba beati Iob diversimode exponendo, et tamen
ad illum intellectum quem habuit Iob in pluribus verbis absque revelacione (nisi
forte a casu) non potuit pervenire. Verba enim plura Iob modis innumeris a
beato Gregorio et aliis poterant exponi, quibus tamen modis beatus Gregorius15
ipsa nequaquam exposuit. Et ita verba Iob plures sensus possunt habere preter
illum quem habuit Iob. Quis ergo scit si beatus Gregorius sensum quem actuali-
ter in mente Iob habuit in proferendo verba illa expressit? Non videtur quod
ipsemet beatus Gregorius hoc scivit, et ideo forte aliquando beatus Gregorius ad
illum sensum quem actualiter Iob intendebat verba Iob exposuit et tamen ipse20
hoc nescivit. Sic eciam verba Iohannis in Apocalypsi et aliorum prophetarum
multos sensus possunt habere, teste beato Ieronimo, qui in prologo biblie ait: “In
verbis singulis”, scilicet Apocalypsis, “multiplices latent intelligencie”. Sed
quem intellectum habuit beatus Iohannes in eis vel Christus revelans, hoc nullus
exponens Apocalypsin certitudinaliter scit, nisi cui deus revelavit.25

Discipulus: Contra istud obici potest, quia verba scripture divine eodem Spiritu,
scilicet Spiritu sancto, exposita sunt quo sunt scripta. Ergo eundem sensum
quem habuit revelans habuerunt et exponentes. Quare exponentes verba divine
scripture ad primum intellectum ipsorum pervenerunt.

Amplius, omnes sensus catholici eorundem verborum sunt eque primi, quia30
non est racio quod unus sit primus magis quam alius. Sed omnes sensus secun-
dum quos beatus Gregorius exposuit verba queque Iob sunt catholici. Ergo
quilibet eorum est eque primus, et ita beatus Gregorius pervenit ad primum
intellectum omnium verborum Iob. Et consimili racione alii sancti exponentes
Apocalypsin et alias prophecias atque queque obscura scripture divine ad pri-35

mum intellectum pervenerunt.

Magister: Ad primum istorum respondetur quod, quia omne verbum est a
Spiritu sancto et “omnis sapiencia a domino deo est”, ut legitur Ecclesiastici 1o,
ideo scripture divine, quando non erronee exponuntur, aliquo modo eodem
Spiritu exponuntur quo sunt tradite; tamen quando fuerunt tradite, a solo deo40
fuerunt, et nequaquam virtute ingenii humani invente fuerunt. Exposiciones
autem non erronee sanctorum, saltem sepe, virtute ingenii humani, assistente
17 Iob]  omitted Ly | si]  Fr: quod W | sensum]  Fr: sensit W | quem2]  Fr: quam Mz Pz, quod Ly
18 expressit]  expresse Ed   22 biblie]  ita added Ly   24 in eis] omitted Ed   25 scit]  scivit Ly;
omitted Pz   27 quo]  que MF   39 aliquo…40 exponuntur]  omitted Ly   40 tamen]  Fr: sed Ly, tum
W | quando]  Kilcullen: quia Ly, quia quando W | fuerunt]  omitted Ly   41 fuerunt2]  sunt Ed

22 ait] Jerome, Synopsis Divinae Bibliothecae, PL, vol. 28, col. 145– 6, taken from Epistula LIII,
CSEL, vol. 54, p. 463.   26 Contra…27 scripta]  Cf. 1.27    37 primum] 18.26   38 Ecclesiastici] 1:1



276 3.1 Dialogus

divina influencia generali, ex scripturis et racione infallibili fuerunt invente.
Ideo non omnino eodem modo verba scripture divine eodem Spiritu sancto sunt
scripta et a viris sanctis exposita. Propter quod exposiciones sanctorum non sunt 45
tante auctoritatis quante sunt illa que scripta sunt in scripturis canonicis. Si
tamen exposiciones huiusmodi eciam per certitudinem primum exprimerent
intellectum verborum scripture divine, eiusdem essent auctoritatis, non quia ab
expositoribus sunt expresse, sed quia in canone biblie reperiuntur. Sic eciam, si
plures, puta 10 vel 20, magistri, lectores vel predicatores verbi dei, aut alii, hiis 50
temporibus sacras literas exponentes, eandem auctoritatem enigmaticam et
obscuram in Apocalypsi vel prophecia alia scriptam secundum diversum expo-
nerent intellectum non erroneum sed verum et sanum, posset aliquo modo
concedi quod quilibet istorum eodem Spiritu eandem auctoritatem exponeret,
quia omnis sensus verus et sanus est a Spiritu sancto, a quo inspirati locuti sunt 55

scriptores literarum sanctarum; [non tamen] eodem modo esset quelibet exposi-
cionum huiusmodi a Spiritu sancto quo ab ipso scripture divine sunt tradite. Si
eciam quilibet sensuum predictorum inveniretur sentencialiter in biblia, quamvis
unus eorum in uno loco et alius in alio, quilibet eorum esset tante auctoritatis
quante sunt alia que scripta sunt in biblia, non quia ab aliquo istorum exprimitur, 60
sed quia sentencialiter in biblia reperitur; et tamen non omnis, immo forte
nullus, talium sensuum esset primus intellectus et verus illius textus quem tales
exponentes exponerent. Si autem nullus istorum reperiretur sentencialiter, nec
implicite nec explicite, in canone biblie, tamen quilibet illorum esset verus et
sanus; certum esset quod nullus esset primus sensus auctoritatis exposite a 65
quolibet istorum, vel hoc non constaret, et tamen quilibet illorum esset aliquo
modo a Spiritu sancto, cum omnis doctrina sana et que secundum pietatem est
sit aliquo modo a Spiritu sancto.

Ad secundum dicitur quod primus intellectus verborum scripture divine
quantum ad illa que a solo deo revelata fuerunt est ille propter quem fuerunt 70
principaliter revelata: sicut illorum verborum que angelus dixit Danieli vel beato
Iohanni vel aliis prophetis, et que eciam in propheciis inspirata fuerunt, et que

43 influencia]  affluencia MF | invente]  omitted MF   44 omnino]  cum MF   47 eciam]  omitted Ed
primum]  omitted Ed   49 sunt]  simpliciter added Ed   50 dei]  divini Ed   52 exponerent]  exponent
Pz   55 omnis]  enim added MF   56 sanctarum…tamen] Kilcullen: sanctarum gap Mz; sanctarum W
57 quo]  modo added Ed   60 ab]  Ly: omitted W   62 textus]  Ly: sensus W   64 et] omitted MF
65 sanus]  Ly: et primus added Mz Pz; et purus et primus [et primus deleted] added Fr   66 vel]
saltem added Ly   72 et2]  Ly: omitted W

52 secundum…53 intellectum] This must mean “to a variety of different understandings”, i.e. in the
plural —as  “quilibet istorum” in the next line implies. Cf. Oxford Latin Dictionary, “diuersus” 4b.
69 secundum] 18.30



277Liber 3, Capitulum 19

Christus dixit discipulis suis, primus sensus est ille propter quem inspirata vel
prolata fuerunt. Unde primus sensus parabolarum Christi est ille quem Christus
postea discipulis suis expressit, quia propter illum principaliter protulit eas; et75
tamen multos alios sensus possunt habere. Quantum autem ad illa verba scriptu-
re divine que homines, sive boni sive mali, dixerunt, primus intellectus est ille
quem in mente habuit ille qui protulit, sicut primus intellectus probleumatis
Sampsonis fuit ille quem actualiter cogitavit. Quod tamen probleuma sub
eisdem verbis potuisset, et adhuc posset, alius proponere et alium intellectum80
habere, qui intellectus esset primus intellectus eiusdem proferentis. Et ita alius
esset intellectus probleumatis Sampsonis in quantum prolatum fuit ab ipso, et
alius esset intellectus eorundem verborum si alius eadem verba sub alio intellec-
tu proferret: quemadmodum istorum verborum non variatorum, “Rex precepit
fures suspendi”, alius communiter est intellectus primus eorum qui proferunt ea85

in Francia, et illorum qui proferunt ea vel scribunt in Anglia, et illorum qui
proferunt ipsa in Castella, quia Franci communiter intelligunt ipsa de rege
Francie, Anglici de rege Anglie, et alii de rege Castelle, et audientes ipsa in
diversis regnis diversum ex eis capiunt intellectum. Si autem eadem verba
proferuntur in civitate vel patria que, secundum veritatem vel secundum opinio-90
nem hominum, nulli regi est subiecta, audiens ipsa ex ipsis verbis precise ad
primum intellectum proferentis pervenire non posset, quia non posset scire an
intelligeret de rege Castelle vel alio, propter hoc quod ista verba proferens potest
intelligere de uno rege vel de alio secundum quod sue fuerit placitum voluntati,
cuius voluntas ab alio sciri non potest nisi deus vel ipsemet sibi voluerit revela-95
re. Et si duo vel plures proferant verba predicta et de diversis regibus ipsa
intelligant, alius erit intellectus primus istorum verborum inquantum proferuntur
ab uno et inquantum proferuntur ab alio.

Capitulum 19

Discipulus: Adhuc dupliciter obiciam contra predicta. Non enim videtur bene
dictum quod beatus Gregorius non pervenerit ad primum intellectum verborum
beati Iob, quia de multis verbis Iob que non debent ad literam sed mistice
dumtaxat intelligi — sicut de illis, “Pereat dies in qua natus sum”, et de multis5

aliis — asserit manifeste quod Iob ipsa intellexit sicut ipse exponit, quod non
fecisset nisi scivisset illum fuisse primum intellectum Iob, quia secundum
predicta ille est primus intellectus verborum alicuius quem proferens actu habet
in mente.

87 intelligunt]  intellexerunt Pz, intelligerent Ly   94 sue]  omitted Ly   19.2 predicta]  predictam Pz

19.3 dictum] 18.11    5 illis] Job 3:3   8 predicta] 16.4 ff.



278 3.1 Dialogus

Rursus, secundum predicta multa essent verba in scriptura divina que — 10

quamvis legi possint et debeant ad edificacionem plebis et convertendo ipsa in
sensus morales et alios qui ab eis ab ingeniosis hominibus accipi valent, quem-
admodum fabule poetarum et aliorum fingencium bruta fuisse locuta et multa
tractasse, atque alie, utiliter applicari possunt ad mores informandos — tamen
ad auctoritatem ecclesiasticorum dogmatum confirmandam, et ad roboranda illa 15
que in contencionem veniunt et ad firmandam fidem in re dubia essent nulla-
tenus alleganda, cum primus intellectus ipsorum haberi non possit, et alii intel-
lectus eorum authentici minime sint putandi nisi per alias scripturas vel assercio-
nes que refelli non debeant valeant demonstrari. Cuius tamen contrarium sanctos
patres fecisse cognovimus. Augustinus enim ad Bonifacium, et habetur 23a, q. 20
6a, c. Scismatici, per “vias et sepes”, de quibus loquitur Christus Luce 14o,
intelligit hereses et scismata, volens per eadem verba probare quod heretici et
scismatici intrare ecclesiam sunt cogendi. Et tamen per vias et sepes ita possunt
intelligi alia crimina sicut hereses et scismata; unde et alii criminosi sunt per
severitatem ecclesiasticam coercendi. Nec habetur quod Christus ibi per vias et 25
sepes intellexerit hereses et scismata. Innocencius eciam tercius, ut habetur
Extra, De maioritate et obediencia, Solite, et alii plures, per illa verba dicta
Ieremie, 1o, “Ecce constitui te hodie super gentes et super regna”, probant quod
imperium sacerdocio est subiectum, et tamen quod illa verba Ieremie, 1o, de
papa respectu imperii debeant intelligi nequaquam revelatum est a deo. 30

Magister: Ad primum istorum respondent quidam dicentes quod quemad-
modum literatus quidam in libro quem de prestigiis fortune composuit sepe tali
exposicione et modo loquendi usus est, “contigit”, id est contingere potuit,
“quandoque eveniet”, id est si quando evenire contigerit, sic eciam beatus
Gregorius, cum sepe sentencialiter dixit “Iob dixit”, “intellexit” vel “dicere 35
voluit”, nichil aliud dicere intendebat nisi quod Iob sic intelligere potuit, sed
quod actualiter Iob sic intellexerit non intendebat asserere. Et ad hoc
designandum sepe tali modo utitur beatus Gregorius, “Aliter possint verba Iob
intelligi”, per hoc insinuans quod sepe non intendebat asserere cum dixit “Sic
intellexit Iob” quod tunc Iob in mente talem habuit intellectum, sed quod talem 40

habere poterat intellectum. Sic eciam multi predicantes et exponentes sacras

11 et2] in Fr   12 ab1]  Scott: absque W   14 possunt] Fr: possint W   20 et]  ut Ed   21 sepes]
scismaticos intelligit added Ed | quibus]  Scott: huiusmodi W   22 intelligit]  Kilcullen: inter W | et
scismatici]  omitted Ed   27 dicta] omitted MF   31 respondent]  respondetur MF   32 quem]  omitted
MF   34 sic]  si MF   38 modo]  loquendi added Ly | possint]  possunt Ed

21 Scismatici] C.23 q.6 c.1, §5, col. 948 |  Luce] 14:23   27 Solite] X 1.33.6, §3, col. 198
28 Ieremie] 1:10   31 primum] 19.2    32 literatus…34 contigerit] Peter of Blois, PL vol. 207, col.
12B (Knysh).



279Liber 3, Capitulum 19

scripturas de diversis sanctis viris et feminis vel alia determinata materia tali
modo loquendi utuntur, “De hoc sancto prophetavit vel locutus est Isaias” vel
Ieremias vel alius propheta aut alius scriptor alicuius partis scripture canonice,
et tamen, si recte sapiunt, non intendunt quia tunc propheta vel alius in mente de45
tali sancto vel materia loqui volebat, sed quod intelligere poterat aut quod de tali
materia talia verba possunt intelligi. Et ad hoc designandum intelligentes
frequenter talibus verbis utuntur, “Talia verba scripture divine de hoc vel de hoc
possunt exponi”.

Discipulus: Possuntne adduci aliqua exempla ex scripturis pro tali modo50
loquendi?

Magister: Videtur quibusdam quod sic. Unde Exodi 8o dicitur de magis Pharao-
nis, “Feceruntque similiter malefici incantacionibus suis, ut educerent scini-
phes”, id est facere conati fuerunt. In Iob eciam dicitur, “Quis restitit” deo, id est
resistere voluit, “et pacem habuit?” Si enim “restitit” ponitur pro “resistere55
voluit” et “fecerunt” ponitur pro “facere conati” fuerunt, videtur quod “intel-
lexit” possit poni pro “intelligere potuit”.

Discipulus: Dic quomodo respondetur ad secundam obieccionem quam adduxi.

Magister: Nonnulli concedunt quod verba scripture de quorum primo intellectu
per certitudinem non constat adduci ad probandum per illa sola que in conten-60

cionem veniunt <aliorum> non debent. Ad manuducendum tamen, et ad per-
suadendum vel aliquo modo declarandum aliquid de quo est contencio, sub
aliquo sensu sano non erroneo adduci possunt, quemadmodum ad persuaden-
dum aliquo modo articulos fidei et eciam ea que per solam revelacionem pos-
sunt cognosci raciones et argumenta a sanctis et aliis adducuntur, que tamen ad65
probandum huiusmodi sufficienter allegari non debent. Et ideo, quemadmodum
sancti similitudines et naturales raciones assumunt ad declarandum quomodo
tres persone sunt unus deus, et quomodo corpus Christi vere est in sacramento
altaris, et similia, sic eciam sanctus Augustinus per verba Salvatoris de viis et
sepibus voluit declarare quod heretici et scismatici intrare ecclesiam sunt cogen-70
di. Si tamen de hoc esset apparens contencio, per illam solam auctoritatem
Christi sufficienter probari non posset. Sic eciam per verba divina dicta Ieremie,
ut allegatum est supra, declarari potest quod imperium est aliquo modo indig-
nius sacerdocio et summo pontificatu, quod tamen per verba illa ostendi non

54 id est1]  idem Ed   60 non]  omitted MF | adduci]  omitted MF | per2]  omitted Ed   61 veniunt]
Scott: veniunt aliorum W   67 sancti]  sunt MF | et]  omitted MF | assumunt]  indigent MF   72 Sic]
si MF

52 Exodi] 8:18   54 Iob] 9:4   58 secundam] 19.10    73 supra] 19.28



280 3.1 Dialogus

posset nisi aliunde constaret, quemadmodum per quasque similitudines et 75

raciones naturales a sancto Augustino et aliis quibusque adductas sufficienter
declarari non posset quod tres persone sunt unus deus, eciam apud Christianos,
nisi per alium modum certitudinem ipsius acciperent. Propter quod, ut quidam
putant, per illa verba Ieremie non potest ostendi quod imperium est a papa vel
quod imperator aut alius rex quicumque est vasallus pape, nec aliquid aliud, nisi 80
quod per alias vias potest sufficienter ostendi. Sic generaliter aliqui arbitrantur
quod per nullum sensum misticum cuiuscumque auctoritatis scripture divine
potest aliquid sufficienter ostendi nisi constet quod idem sensus misticus est
primus intellectus scribentis aut revelantis vel docentis, vel nisi alibi in scriptura
sacra tamquam sensus primus sentencialiter habeatur, aut per viam aliam mani- 85
festam irrefragabiliter possit ostendi. Ex quo videtur posse concludi quod de
stulta temeritate excusari non possint qui per solos sensus misticos scripture
divine, quos nec ex aliis locis scripture possunt argumento evidenti inferre, nec
per racionem irrefragabilem possunt concludere, nec per certam et specialem ac
miraculosam revelacionem certificati sunt de ipsis, aliqua futura contingencia 90
audent predicere, vel quando futura evenient que absque determinacione tempo-
ris in sacris literis sunt predicta asserere non formidant, vel queque alia non
metuunt affirmare que per aliam viam indubiam et apertam manifestare non
possunt. Cuilibet enim tali videtur Iohannes Apocalypsis ultimo comminari cum
dicit, “Si quis apposuerit ad hec, apponet deus super illum plagas”. Cui Salomon 95
videtur alludere cum ait, Proverbiorum 30o, “Ne addas quidquam verbis illius, et
arguaris inveniarisque mendax”. Tales enim, temerarii et pravitati heretice
propinqui, credentes se ad omnium contentorum in scripturis sacris primum
posse pertingere intellectum, minime imitantur humilitatem beati Augustini, qui,
quamvis fuerit in scripturis supra alios eruditus, fatetur se non omnia intelligere 100
que in scripturis diligentissime legit. Unde pertractans, 20o De civitate dei, verba
beati Pauli Apostoli 2a ad Thessalonicenses 2o, ubi dicitur, “Et nunc quid deti-
neat scitis, ut reveletur in suo tempore” et cetera, ait: “Quid autem ait, ‘Et nunc
quid detineat scitis’, id est quid sit in mora, que causa sit dilacionis eius, ‘ut
reveletur in suo tempore’, scitis: quoniam hoc scire illos dixit, aperte hoc dicere 105

noluit. Et ideo nos, qui nescimus quod illi sciebant, pervenire cum labore ad id

75 quasque]  quasdam Ed | et]  omitted MF   77 apud]  omitted MF   87 possint]  Scott: possit W
90 certificati]  specificati Mz   95 super]  semper Pz   96 Ne]  nec Ly | addas] cadas Pz | quidquam]
Ly S: quicquid W   103 Quid] quod S   104 scitis]  Ly S: scies W | in mora]  S: omitted W; gap
added Mz | dilacionis]  dileccionis Pz   105 hoc1] omitted S   106 noluit]   S: voluit W

81 aliqui arbitrantur] Cf. Brev. 5.3, p. 223 ff; Thomas Aquinas, Summa, 1 q.1 a.10 ad 1; John of
Paris, c. 14, p. 144.25-7,  c. 18, p. 167.19-23.    94 Apocalypsis] 22:18   96 Proverbiorum] 30:6
102 2 ad Thessalonicenses] 2:6-8   103 ait1] De civitate dei XX.xix, CCSL, vol. 48, p. 731



281Liber 3, Capitulum 19

quod sensit Apostolus, cupimus non valemus; presertim quia et illa que addidit
hunc sensum faciunt obscuriorem. Nam quid est, ‘Iam enim mysterium iniqui-
tatis operatur. Tantum qui modo tenet teneat, donec de medio fiat; et tunc
revelabitur iniquus’? Ego prorsus quid dixerit me fateor ignorare”. Quod in110
epistola ad Ieronimum, et habetur dist. 9a, c. Ego solis, insinuare videtur dicens,
“Si aliquid in eis”, scilicet scripturis canonicis, “offendero quod videatur con-
trarium veritati, nichil aliud <existimo> quam mendosum esse codicem, vel non
esse assecutum interpretem quod dictum est, vel me minime intellexisse, non
ambigam”.115

Discipulus: Verba predicta de apponentibus et addentibus aliqua contraria
verbis scripture divine debent intelligi, non de apponentibus et addentibus que
ex aliis locis scripture nequeant extrahi evidenter. Aliter enim sancti patres
quamplura verba scripture mistice exponendo graviter deliquissent. Immo
videtur quod per verba Salvatoris possit ostendi quod verba huius[modi] scriptu-120
re aliter quam per revelacionem miraculosam possint intelligi, cum ait discipulis
suis, Matthei 24o, “Cum videritis abominacionem desolacionis, que dicta est a
Daniele propheta, stantem in loco sancto: qui legit, intelligat”. Ex quibus verbis
colligitur quod Christus insinuavit aperte intellectum primum prophetie Danielis
de qua ibi fit mencio aliter quam per revelacionem miraculosam posse haberi.125

Magister: Ad hoc respondetur quod quadrupliciter potest aliquid addi scripturis
divinis. Quia potest addi aliquod falsum; potest eciam eis apponi verum, non
tamen tamquam primus intellectus scripture; potest eciam eis addi verum
tamquam primus intellectus ipsarum possibilis haberi ex sola meditacione
scripturarum, supposita influencia divina; potest eciam eis addi verum tamquam130
primus intellectus haberi possibilis per revelacionem vel per alicuius facti novi
exhibicionem apertam.

Qui primo modo aliquid apponit vel addit scripturis divinis quandoque
pertinax hereticus est censendus, quandoque vero errans solummodo, est
putandus, secundum diversitatem falsi quod additur et eciam secundum varieta-135
tem adhesionis addentis.

107 non] nec S   110 Quod]  quid Ed   111 ad Ieronimum]  Scott: ad romanos Ed, contra ad solum
MF | et]  ut Ed   112 offendero]  S: ostendere MF, ostenderetur Ed   113 existimo] omitted S | quam]
vel added S | codicem] comitem MF   114 vel]  S: quod W   117 que]  omitted MF   119 quamplura]
complura Ly   120 huiusmodi] Scott: huius W   123 stantem]  S: stante W   124 prophetie]  Scott:
prophete W   125 qua]  quo Ly   127 potest1]  Ly: aliquid added W   133 apponit]  apponet Mz Pz

111 Ego solis] D.9 c.5, col. 17   116 predicta] 19.95 ff.   122 Matthei] 24:15; cf. Dan. 9:27, 12:11



282 3.1 Dialogus

Si vero apponatur eis aliquod verum quod non est primus intellectus scriptu-
re, non tamquam primus intellectus sed solummodo tamquam verum, nequa-
quam scripture contrarium sed tamquam edificans ad salutem vel aliquo modo
ad declaracionem catholice veritatis, laudabiliter addi potest, et sic sancti verita- 140
tes plurimas sacris literis addiderunt.

Tercio modo potest addi aliquid scripturis tamquam primus intellectus
possibilis haberi ex meditacione scripturarum. Et si vere sic potest haberi,
laudabiliter addi potest, quia sic addere non est aliud quam dicere explicite et
aperte quod scriptura dicit implicite et latenter. Si autem talis intellectus vere ex 145
scripturis haberi non potest et tamen apponitur tamquam primus intellectus,
falso apponitur et aliquando apponens tantummodo errans, aliquando hereticus
est censendus. Asserere enim pertinaciter aliquod verum esse primum intellec-
tum scripture divine qui non est, sapit heresim manifestam, quia, quamvis
verum quod apponitur non sit falsum nec contrarium catholice veritati, tamen 150
assercio qua dicitur esse primus intellectus scripture est erronea atque falsa.

Quarto modo potest aliquid addi scripturis tamquam primus intellectus
dummodo habeatur per revelacionem vel per exhibicionem apertam novi facti,
ut sancti apostoli per revelacionem novam plurium parabolarum Christi a
Christo exponente ipsas acceperunt primum intellectum. Sic eciam discipuli 155

videndo statuam Cesaris poni in templo poterant accipere primum intellectum
prophecie Danielis. Sic eciam discipuli, ut habetur Iohannis 2o, videntes
Christum resurrexisse a mortuis, ceperunt intellectum illorum verborum Christi,
“Solvite templum hoc, et in tribus diebus excitabo illud”. Post hec enim verba
ibidem subiungitur, “Ille autem dicebat de templo corporis sui. Cum ergo 160
resurrexisset a mortuis, recordati sunt discipuli eius quia hoc dicebat, et
crediderunt scripture et sermoni quem dixit Iesus”.

Capitulum 20

Discipulus: Ut expediamus nos de ista materia, narra quomodo respondetur ad
secundam obieccionem quam c. 15o induxi.

Magister: Respondetur ad ipsam quod, sicut scriptura sacra, et in locis planis et
aliis obscurioribus (quorum tamen primus virtute ingenii humani potest accipi 5

143 potest haberi] omitted Pz   144 potest] ad ea added Ed   147 apponens]  est added Ed
148 pertinaciter]  Ly: est added W | aliquod verum]  aliquid Ed   149 qui]  quod Ly | est]  omitted
Pz | sapit]  sapere Mz   154 ut]  et Mz, eciam Fr   159 verba] verbis MF   160 Cum] dum Ly
161 resurrexisset]  S: resurrexit W

156 videndo…157 Danielis]  Cf. 19.122    157 Iohannis] 2:19   160 ibidem] 2:21-2   20.3 secundam]
15.14



283Liber 3, Capitulum 21

intellectus), pie legentibus fructuosa existit, licet aliis occasio sit errandi (unde
et communiter omnes heretici hereses suas in scripturis divinis fundare conati
sunt), sic eciam illa quorum primus intellectus absque revelacione haberi non
potest salubria sunt et utilia legentibus ea non ad capiendum primum intellectum
ipsorum sed ad humilitatem et alios sensus misticos capiendos, licet periculosa10
et mortifera sunt superbis atque stultis, qui alciora se querunt et temere investi-
gant que minime apprehendere valent.

Capitulum 21

Discipulus: Quia opinio supra 1o c. huius tercii recitata, quamvis concedat quod
scripturis canonicis et determinacionibus generalium conciliorum sit certa
credulitas adhibenda, tamen hoc generaliter negat de scripturis aliis quibuscum-
que, ideo videamus an illa sit consona veritati. Primo autem pone opinionem5
cum motivis eiusdem.

Magister: Opinio predicta ponitur et probatur in hec verba:

Quod autem scripturis aliis, que scilicet humano spiritu revelate sunt et
tradite, nemo certam credulitatem aut veritatis confessionem prebere
teneatur, apparet. Quoniam nulli scripture falsum signare potenti tenetur10
quis firmiter credere aut ipsam tamquam veram simpliciter confiteri. Hoc
autem paciuntur scripture innitentes humane invencioni singularis
persone aut collegii parcialis. Possunt enim a veritate deficere, ut
experiencia palam, et habetur in Psalmo 115o, “Ego autem dixi in exces-
su meo: omnis homo mendax”. Scripture vero canonice non sic, quia non15
sunt ab humana invencione, sed immediata dei tradite inspiracione, qui
non potest falli nec fallere vult.

Hanc autem sentenciam et differenciam humanarum et divinarum
scripturarum aperte confirmat Augustinus, 13a epistolarum ad
Ieronimum, cum dixit, “Ego enim fateor caritati tue, solum omnium20
scripturarum libris que iam canonice appellantur didici hunc honorem
timoremque deferre, ut nullum earum auctorem scribendo aliquid errasse
firmissime credam. Ac si aliquid in eis offeratur literis quod videatur

20.11 temere]  omitted Ed   21.2 huius tercii]  omitted Ed   4 tamen]  cum MF   5 illa]  necessaria
added MF   7 Opinio predicta] omitted MF   8 revelate] revelante Ed | et]  S: omitted W   10 apparet]
aperiet MF | signare] Mz Pz: significari Fr, signari Ly, significare    14 experiencia]  experienciam
Ly | palam]  est added Ed | et]  S: omitted W | habetur] eciam added Ed   16 immediata]  S:
immediate W | qui]  Ly S: que MF Pz   17 non] nec S   18 autem]  S: enim W; quam diximus added
S   20 Ieronimum]  S: iohannem W | tue]  omnino added Ed | solum]  solis eis Augustine; ex added
Ed | omnium] enim S   21 canonice] canonici Augustine    22 earum]  eorum Augustine | auctorem]
auctorum Augustine   23 aliquid]  omitted Ed | offeratur] offendero Augustine

11 alciora…querunt]  Cf. Ecclesiasticus 3:22   21.2 supra] 1.19    8 Quod…51 ibidem] Marsilius,
II.xix.4-7   14 Psalmo] 115(116):11   20 dixit] Augustine, Epistola lxxxii, CSEL, vol. 34, p. 354



284 3.1 Dialogus

contrarium veritati, nichil aliud quam vel mendosum esse codicem vel
interpretem non assecutum esse quod dictum est vel me minime 25
intellexisse non ambigam. Alios autem ita lego ut, quantacumque
sanctitate doctrinaque prepolleant, non ideo verum putem quia ipsi ita
senserunt, sed quia michi vel per illos auctores canonicos vel probabili
racione quod a vero non aberret persuadere potuerunt”. Hoc idem replicat
et admonet in prologo 3ii De Trinitate, cum dixit, “Noli”, lector scilicet, 30
“meis literis quasi scripturis canonicis inservire; sed in illis et quod non
credis, cum inveneris, incunctanter crede. In istis autem quod certum non
habeas, nisi certum intellexeris, noli firmiter tenere”. Idem quoque dixit
in epistola ad Fortunacianum et aliis plerisque libris. Id quoque videtur
sensisse Ieronimus in Exposicione Catholice Fidei cum dixit, “Novum et 35
vetus testamentum recipimus in eo librorum numero quem sancte catholi-
ce ecclesie tradidit auctoritas”.

Augustinus ergo scripturas proprias a canonicis separavit; nec ipse, qui
tante fuit sanctitatis, auctoritatis et sciencie, suas tradiciones canonicas
appellare presumpsit. Hoc enim impium est et sacrilegii modus quidam, 40
quoniam in humana tradicione dicta vel scripta error et falsum contingere
potest, quod in canone secundum veritatem dicto aut eiusmodi, quam per
generale concilium canonice scripture interpretacionem factam diximus,
nullatenus evenire contingit.

Propter quod eciam ex concilio Carthaginensi 3o prohibitum reperitur 45
racionabiliter valde, ne sub nomine harum, canonicarum scilicet, alie
quevis scripture legantur. Unde legitur ibidem, et in Isidori codice
continetur series hec: “Item placuit ut preter scripturas canonicas nichil
in ecclesia legatur sub nomine divinarum scripturarum. Sunt autem
canonice scripture: Genesis” et cetere que de volumine biblie numerantur 50
ibidem.

Capitulum 22

Discipulus: Primo contra istam assercionem nitere allegare.

26 quantacumque] quanta libet Augustine   27 verum] verbum MF | putem] prime Fr Mz? | ipsi]  S:
ipsum MF, omitted Ed   28 senserunt]  Ly S: censerunt W   29 aberret] S: haberent Mz, habuerunt
Fr, abhorrent Ed, abhorreat Augustine | potuerunt] poterant sed Ed   30 3] S: libri Ly, libro W
scilicet] sic Ly   31 illis] id est canonicis added S   32 credis]  credebas Augustine | quod]  scilicet
meis added Ly   33 habeas]  habebas Augustine   36 quem]  S: quod MF Pz,  quot Ly   38 scripturas]
sacras added Pz   40 et] omitted Pz   41 in]  S: omitted MF; circa Ed   42 aut eiusmodi] et eidem
modi MF | aut…43 diximus] omitted Ed   46 racionabiliter]   S: gap Mz, omitted Fr Ed

30 dixit] De Trinitate, III Prooem., CCSL, vol. 50, p. 128    33 dixit] Cf. D. 9 c. 10, col. 18, and
Augustine, CSEL, vol. 44, p. 344-5    35 Ieronimus] Ps.-Hieronymi Symboli explanatio ad
Damasum, Opera, vol. 5, c. 122 (Paris 1706) (Previté-Orton)   47 Isidori] Ps-Isidore, Decretals, ed.
Hinschius, pp. 297, 301 (Previté-Orton)



285Liber 3, Capitulum 22

Magister: Nonnullis apparet quod ex ipsa possint plures absurditates inferri,
quarum prima est quod ex quo scriptores scripture canonice de hoc seculo
migraverunt, nullorum mortalium scripturis credulitas est prebenda, et ita nulli5
mortales essent ad ferendum testimonium admittendi in quocumque casu.
Quante autem et quot absurditates ex ista sequuntur nullus sane mentis ignorat.
Quod autem ista absurditas ex assercione prescripta sequatur manifestum
apparet, nam quorum scripturis quibuscumque non est prestanda certa creduli-
tas, ipsorum in verbis minime est credendum, quia qui potest falsum asserere in10
scripto, in solo verbo falsum asserere potest.

Secunda absurditas: quod nulli historie, nulli legende cuiuscumque sancti,
nullis gestis de summis pontificibus, aliis clericis, imperatoribus, regibus et aliis
hominibus, fidelibus vel infidelibus, que non in scripturis canonicis sed in aliis
scripturis habentur est credendum. Ex quo ulterius concludetur quod dubitare15

licet an (preter episcopos, imperatores et reges in quibuscumque partibus orbis
terrarum de quibus in scriptura divina et conciliis generalibus fit mencio, et
preter illos quos scimus nunc et vidimus presidere) umquam fuerint alii quem-
cumque fidelem vel infidelem populum gubernantes; vel saltem dubitare de
quolibet in speciali non erit illicitum, cum de aliquibus ipsorum validiori testi-20
monio quam per scripturam non canonicam constare non possit. Sequitur eciam
quod nulli esset illicitum credere quod, postquam scripta est scriptura canonica,
deus nullum fecit miraculum quod ipse non vidit vel non cognoverit per se
ipsum, quia forciori testimonio quam per scripturas sanctorum patrum, que
tamen non sunt canonice, sibi liquere non potest. Ex quo concluditur ulterius25
quod dubitare licet an quicumque canonizati per Romanam ecclesiam sint
legitime propter vitam et miracula cathalogo sanctorum adscripti, quia potissime
de hoc liquet per legendas ipsorum.

Alia absurditas sequitur, quod videlicet libris antiquis, instrumentis productis
ex archivis publicis, et scripturis que facte sunt calumpniis et aliis quibuscum-30
que que non reperiuntur in biblia, fides esset nullatenus adhibenda, cuius contra-
rium in sacris canonibus et legibus imperialibus reperitur expresse. Ex hac enim
absurditate infertur aperte quod per huiusmodi libros, instrumenta et scripturas
numquam esset ferenda sentencia, quia per illas scripturas quibus non est
adhibenda fides sentencia ferri non debet, sicut nec est ferenda sentencia per35
testes quibus credere non oportet.
22.5 mortalium]  moralium MF | scripturis]  omitted MF | credulitas]  incredulitas MF   6 mortales]
morales MF   8 manifestum]  manifeste Ed   12 quod]  que MF   14 canonicis]  continentur added Ed
15 habentur]  omitted Ed   20 quolibet]  Fr: alio added W | de aliquibus]  aliquis MF | ipsorum]
fuerit added MF   21 non1]  omitted Ed   22 canonica]  divina Ed   24 quia]  nec Ed   25 non2]
omitted Ed | ulterius]  omitted Ed



286 3.1 Dialogus

Capitulum 23

Discipulus: Iste allegaciones contra prescriptam assercionem ad presens suffi-
ciant. Nunc dic quomodo respondetur ad motiva eius.

Magister: Ad primum, cum dicitur quod nulli scripture falsum significare
potenti tenetur quis firmiter credere aut ipsam tamquam veram simpliciter 5
confiteri, respondetur quod si ista proposicio intelligeretur de scriptura <vel de
scriptore> posset concedi aliquo modo, quia scripture false, presertim postquam
constiterit quod ipsa est falsa, adhibere fidem non debet hoc sciens. Sed multe
sunt scripture non canonice que hoc minime paciuntur, nec quod hoc paciantur
per experienciam constare potest. Multe enim sunt scripture non solum sancto- 10
rum patrum sed infidelium philosophorum et aliorum, immo et hereticorum, in
quibus nullum falsum poterit reperiri. Quamvis enim heretici in quibusdam
scripturis erraverint, quidam tamen eorum in quibusdam aliis nullatenus er-
raverunt. Unde et Origines, licet (ut fertur) turpissime erraverit, sicut recitat
beatus Augustinus, 11o De civitate dei, tamen in multis scripturis eius nullus 15
error apparet. Et ideo multis scripturis infidelium licet adhibere fidem.

Sed si intelligatur de scriptore — ut videlicet quamvis alicui scripture
alicuius non scriptoris scripture canonice adhibenda sit fides, non quia a tali
scriptore est scripta, sed quia per scripturas canonicas aut per racionem natura-
lem potest ostendi quia nullam contineat falsitatem, tamen ipsi scriptori potenti 20
falsum asserere seu significare non tenetur quis firmiter credere, et ideo scriptu-
ram eius non est necesse tamquam veram simpliciter confiteri nisi possit aperte
probari quod est consona scripturis canonicis vel racioni evidenti naturali —
maiorem apparenciam habere videtur. Et tamen sic intellecta a veritate aliena
videtur. 25

Ad cuius declaracionem dicitur esse sciendum quod, sicut secundum iura
canonica et alia, alia est presumpcio in cuius contrarium est aliqua probacio
admittenda, et alia in cuius contrarium nulla probacio est admittenda, ita potest
aliquis alii homini vel assercioni credere et ipsam confiteri tamquam veram
dupliciter, quia vel credulitate tam certa ut nullam velit in contrarium probacio- 30
nem admittere vel audire, aut credulitate firma non tamen tam certa quin reputet

23.4 significare]  significari Ed   6 scriptura]  Kilcullen: scriptura vel de scriptore W   7 false]  aliquo
modo added Ed   8 ipsa est]  potest esse MF   9 hoc2]  minime added Ed   18 alicuius]  scilicet added
Ly   21 scripturam]  scriptura MF   22 eius]  Ly: quamquam added W | possit]  posset MF   27 alia2]
aliqua Ed

23.4 primum] 21.10    15 Augustinus] De civitate dei, XI.xxiii, CCSL, vol. 48, pp. 341-2
27 presumpcio] On presumption see above, 9.76.



287Liber 3, Capitulum 23

quod sit probacio in contrarium audienda, si quis fide dignus offerat se contra-
rium probaturum.

Primo modo nulli scriptori cuiuscumque scripture non canonice in omnibus
dictis aut scriptis eius est credendum. Alicui tamen assercioni eius taliter credere35
licet et oportet in quatuor casibus: puta, si assercio eius patenter et aperte per
scripturas canonicas, per assercionem universalis ecclesie, per racionem natura-
lem evidentem (presertim consonam catholice fidei vel bonis moribus), aut per
apertum miraculum possit ostendi.

Secundo modo pluribus aliis quam scriptoribus scripture canonice in multis40
aliis quam in predictis quatuor casibus est credendum, quia summis pontificibus,
conciliis generalibus, et aliis sanctis episcopis et doctoribus atque fide dignis
viris et ab ecclesia probatis, quantum ad ea que facti sunt — que videlicet per se
ipsos vel per alios fide dignos quibus credere tenebantur potuerunt cognoscere.
Et peccat qui eis non credit, quia reverenciam quam deus tantis viris adhibuit45
denegare presumit; qui enim eis et huiusmodi non crederet dubitaret an scienter
in huiusmodi mentirentur, et ita sine causa ipsos non crederet esse veraces. In
huiusmodi ergo credendum est eis. Propter quod non solum per testes sed eciam
per libros antiquos et instrumenta que de falsitate convinci non possunt et per
scripturas antiquorum licite iudex fert sentenciam, et peccaret si non ferret.50

Quantum autem ad illa que pure sunt sciencie et non facti, scripturis sanctorum
patrum et auctorum ac consiliorum est reverencia exhibenda, quia doctrina
eorum minime est spernenda sed sollicite attendenda et cum diligencia audien-
da, presertim cum de aliquo pertinente ad fidem vel mores queritur veritas de
quo in scripturis suis tradiderunt quod senserunt; et qui doctrinam eorum (cum55
posset) negligeret legere, si erraret de temeritate plectibili esset merito arguen-
dus, quia, contra preceptum Salomonis, prudencie seu pericie proprie convince-
retur inniti. Doctrina insuper eorundem, si in aliqua sui parte videatur contraria
veritati, pie et sane exponenda est, si potest, et ad verum intellectum trahenda.
Et quamvis ad sanum intellectum trahi non possit, non sunt statim de heretica60
pravitate notandi, licet errantes debeant reputari.

Nonnullis apparet tamen quod, quantum ad decretales et constituciones ac
diffiniciones sollempnes summorum pontificum et aliorum episcoporum ac
generalium provincialium et episcopalium conciliorum, et eciam capitulorum et
collegiorum quorumcumque, intendencium alios ad suam assercionem firmiter65

35 scriptis]  scripturis Ed   47 mentirentur]  mentiretur MF   49 que de]  de qua Mz   56 erraret]  et
added MF

57 preceptum]  Cf. Prov. 3:5



288 3.1 Dialogus

defensandam cogere et artare, et quantum ad alias scripturas eorundem et alio-
rum, est discrecio facienda. Quia si in primis scripturis invenitur aliquid catholi-
ce veritati contrarium, statim auctores eorum sunt heretici reputandi, quia de
pertinacia ex hoc ipso quod cogunt alios suo errori pertinaciter adherere possunt
manifeste convinci. Si in aliis error aliquis reperitur cuius contrarium tenens vel 70
scribens eundem errorem non tenetur explicite credere, non est statim auctor
huiusmodi scripture erronee hereticus iudicandus, sed est de pravitate heretica
excusandus, nisi per alios modos, de quibus multa diximus in prima parte istius
dialogi, libro 4o, de pertinacia convinci valeat apertissimis documentis.

Porro licet viri huiusmodi venerabiles in aliquo aperte convincantur errare, et 75
ideo liceat eis qui de hoc sunt certi ipsos quantum ad hoc negare et improbare,
in aliis tamen quibuscumque de quibus non est certum ipsos errare presumen-
dum est pro dictis eorum, ita ut absque temeritate culpari non possint, neque in
genere neque in specie, et quanto plures virorum huiusmodi in aliqua sentencia
concordaverint tanto magis presumendum est pro eadem, non tamen sic quin in 80
contrarium valeat audiri probacio. Et quamvis in hiis que pure sunt sciencie seu
pericie presumendum sit pro huiusmodi scripturis ipsorum, tamen forcius
presumendum est pro scripturis eorundem quantum ad illa que facti sunt, quia
forcius presumendum est ipsos nolle mentiri quam per raciocinaciones non esse
deceptos. Et ideo in hiis que facti sunt, presertim de hiis que per se ipsos se 85
insinuant cognoscere, tenetur quilibet credere ipsis, nisi per fide digniores de
contrario certus existat.

Discipulus: Contra predicta obici potest, quia non est necesse credere alicui
testimonio per quod infallibilis certitudo haberi non potest. Sed per humanum
testimonium non potest haberi infallibilis certitudo, eciam cum de aliquo testi- 90

monium perhibet multitudo, teste Moyse, immo deo per Moysen, Exodi 23o, qui
ait, “Non sequeris turbam ad faciendum malum, nec in iudicio plurimorum
acquiesces sentencie, ut a vero devies”. Ergo non est necesse credere humano
testimonio cuicumque, et per consequens non est necesse credere quibuscumque
scripturis illorum quorum testimonium est humanum tantummodo reputandum, 95
cuiusmodi sunt scriptores omnes preter illos qui scripturas scripsere divinas.

Magister: Ad hoc respondetur quod sepe necesse est credere testimonio quam-
vis per ipsum infallibilis certitudo haberi non possit, saltem credulitate illa
contra quam, non obstante quod dubitacione careat, debeat aut possit admitti

70 aliis]  illis Ed   74 documentis]  ostendi added Mzb Fr   82 sit]  est Ly   98 credulitate]  credulitas
MF

91 Exodi] 23:2



289Liber 3, Capitulum 24

probacio. Alioquin in nullo negocio quibuscumque testibus qui non sunt confir-100

mati in gracia universali ecclesie esset credendum. Quare propter testimonium
huiusmodi numquam esset a iudice contra aliquem ferenda sentencia. Sepe
igitur testimonio fide dignorum omni excepcione maiorum, qui reprobari aut
convinci de falsitate non possunt, est credendum, quamvis per ipsum certitudo
infallibilis haberi non possit. In huiusmodi enim sufficit certitudo possibilis et105
sufficiens quamvis non sit infallibilis. Cum autem accipitur quod per testimo-
nium humanum certitudo infallibilis haberi non potest, respondetur quod
quamvis per humanum testimonium precise, excluso omni testimonio speciali
divino, infallibilis certitudo haberi non possit, tamen concurrente divino testimo-
nio per humanum testimonium certitudo infallibilis potest haberi, et nonnum-110
quam per divinum testimonium possumus esse certi quod humanum testimo-
nium debet infallibile reputari. Si enim humanum testimonium per divinum
miraculum approbetur, de infallibilitate eius debemus esse certi. De quo eciam
infallibiliter possumus esse certi si ab universali ecclesia, presertim in hiis que
sunt necessaria ad salutem, fuerit approbatum, propter promissionem Christi, ex115
qua colligitur quod Christus numquam deficiet ecclesie in hiis que sunt necessa-
ria ad salutem.

Capitulum 24

Discipulus: Sufficiant ista ad presens de allegacione prescripta. Ideo dic qualiter
ad auctoritates sequentes opinio memorata respondet.

Magister: Quantum ad auctoritates Augustini et Ieronimi, primo respondet
quoad hominem, dicens quod contrarium opinantes ipsos nequaquam allegare5
deberent, cum teneant quod non est necesse credere aliis scripturis quam canoni-
cis que in biblia continentur. Quare vel frustra predictas auctoritates allegant, vel
opinionem propriam facto negant, cum allegando Augustinum et Ieronimum pro
opinione sua firmanda facto ostendant quod auctoritatibus Augustini et Ieroni-
mi, qui non fuerunt scriptores alicuius partis biblie, est credendum.10

Ad rem autem respondet dicens primo ad auctoritatem Augustini ad Ieroni-
mum quod intencio Augustini ibidem est quod universaliter, absque omni
100 probacio]  eciam added MF   101 gracia] plus quam added Ly   102 numquam]  non Ed
103 qui]  Ly: que Mz Pz, que qui Fr   104 possunt]  potest Mz Pz   107 infallibilis]  omitted Ed
109 tamen]  cum MF   110 per…testimonium]  omitted Ly   24.4 respondet]  respondetur Ly   8 et]
omitted MF   9 et Ieronimi]  omitted Ed   11 respondet]  respondetur Ly | dicens]  omitted Ed | ad2]
aut Ly | Ieronimum]  hieronymi Ly

101 universali ecclesie] Dative of agent?   103 omni…maiorum] For a discussion of the meaning of
this expression see on the website  31TextProblems.html   115 promissionem Christi] cf. Mat. 28:20
24.3 opinio memorata] i.e. that of c. 4   4 auctoritates] 21.19 – 37



290 3.1 Dialogus

excepcione, solis scriptoribus biblie ille timor deferatur et honor ut, eo ipso
quod ibi aliquid invenitur, credatur, absque omni probacione in contrarium
audienda, esse verum. Alii autem multi ita legendi sunt ut quamvis in multis, 15
precipue in hiis que facti sunt, debeant esse creditum, tamen non in omnibus que
facti sunt vel sciencie seu pericie eo ipso debeat aliquid reputari verum tam
certitudinaliter quod nulla probacio in contrarium possit admitti quia ipsi ita
senserunt, cum errare potuerunt, licet non semper erraverunt et aliqui eorum in
nulla scriptura aliquod falsum protulerunt assertive. Et ideo asserciones eorum 20
in hiis que sunt sciencie seu pericie nec sunt taliter necessario recipiende a
legentibus nisi <easdem> — vel per scripturas sacras vel per irrefragabilem
racionem vel approbacionem universalis ecclesie vel per operacionem miraculi
— possint ostendere quod sint consone veritati. In hiis autem que facti sunt que
asserunt vel per se ipsos vel fide dignorum relacione legitima cognovisse, ipsis 25

tamquam fide dignis est credendum, nisi per alios credibiliores possit contrari-
um probari (quia in huiusmodi non est inconveniens quod plus credatur uni
quam alteri, quemadmodum secundum quosdam in historiis et translacionibus
plus credendum est Ieronimo quam Augustino). Verumptamen dicitur, sicut
tactum est supra, quod pro assercionibus omnibus doctorum approbatorum ab 30
ecclesia presumendum est quousque de contrario constet, quemadmodum
presumitur pro assercione iudicis et eciam multitudinis antequam constiterit
contrarium. Notatur autem quod Augustinus in auctoritate illa, loquens de
scriptoribus aliis a scriptoribus canonis biblie, inter hos scriptores et illos non
distinguit. Et ideo sive fuerint summi pontifices sive alii, sive scripserint aliquid 35
in concilio generali sive extra, consimile de eis iudicium est habendum, ut in
hiis que sciencie sunt vel iuris non ideo aliquid putetur certitudinaliter modo
predicto esse verum quia ipsi ita scripserunt, nisi id aliquo predictorum
modorum — scilicet per scripturas canonicas vel raciones irrefragabiles aut
operacionem miraculi aut per approbacionem universalis ecclesie — persuadere 40
valuerint.

Consimiliter ad aliam auctoritatem Augustini dicitur quod scripture sue non
sunt tante auctoritatis quante sunt divine. Cum hoc tamen stat quod in quibus-

14 aliquid]  omitted MF   15 Alii]  aliquando MF   16 debeant] Scott: debeat W | esse creditum] eis
credi Ed | tamen] omitted MF   19 erraverunt]  erraverint Ed   22 nisi] Scott: nisi easdem W
23 universalis]  universalem Pz | per operacionem]  participacionem MF   26 possit]  Ly: posset W
27 credatur] cedatur Pz   33 Notatur]  notandum Ly   34 canonis]  canonum Ly | hos]  homines MF
36 ut]  et Pz   39 scripturas]  scripturam Ly | canonicas]  divinas Pz, divinam Ly

22 nisi easdem] See on the website  31TextProblems.html   30 supra] 23.75    42 aliam] 21.30



291Liber 3, Capitulum 25

dam sit ei credendum et quod non est negandus nisi ab illo qui certus est ipsum
a veritate recedere.45

Et eodem modo dicitur ad auctoritatem Ieronimi quod solum novum et vetus
testamentum recipi debent inter scripturas canonicas, et tamen pluribus scriptu-
ris aliis quoad multa est credendum et in multis negari non debent.

Et eodem modo respondetur ad concilium Carthaginense, quod ipsum
solummodo prohibet, preter scripturas canonicas que sunt Genesis et cetere que50

de biblia numerantur, alias legi “sub nomine divinarum scripturarum”, cum quo
stat quod legende sunt et quod alicuius auctoritatis sunt, ita ut quoad multa
negari non debeant et in multis sit credendum eisdem.

Capitulum 25

Discipulus: Nunc secundum prescriptam opinionem supra c. 4o recitatam narra
quomodo respondetur ad illa que supra 2o c. ostenduntur, quod decretis et
decretalibus summorum pontificum et canonibus apostolorum, qui in biblia non
habentur, et dictis doctorum ab ecclesia approbatorum est fides absque dubita-5
cione aliqua adhibenda.

Magister: Opinio illa concedit quod canonibus apostolorum, quamvis non
inserantur in biblia, est adhibenda certa credulitas, quia quamvis non sint inserti
in scripturis canonicis, scriptores tamen scripturarum canonicarum fuerunt
auctores earum, et ideo recipi debent cum reverencia et credulitate firma, ita ut10
non liceat credere quod aliquid contentum in eis sit falsum aut perversum.

Discipulus: Licet teneamur credere quod nullus scriptorum biblie in scribendo
quamcumque partem biblie errare potuerit, sicut nec potuit errare predicando vel
verbis asserendo aliquid quod tunc fuit scriptum vel post fuit scribendum in
quacumque parte biblie, tamen non artamur credere quod nullus eorum potuerit15

errare in scripturis aliis a biblia, sicut nec cogimur credere nullum eorum potuis-
se errare alia asserendo que non erant scripta nec scribenda in biblia. Cum ergo
nequaquam credere astringamur quod semper quilibet eorum in verbis et factis
tenuerit veritatem (nam et beatus Petrus princeps aliorum apostolorum aliquan-
do ad veritatem minime ambulavit), non tenemur ergo credere quod in aliis20
scripturis a canone biblie numquam dimiserit veritatem.

44 ei]  eis Pz   50 cetere]  ceteris Pz   25.9 fuerunt]  et added Ly   12 Licet]  omitted MF (gap Mz,
licet Frm)   20 credere] cedere Pz   21 dimiserit]  dimiserint Pz

46 auctoritatem Ieronimi] 21.35    49 concilium Carthaginense] 21.45    25.7 concedit] 2.6



292 3.1 Dialogus

Magister: Ad hoc respondetur dupliciter, uno modo quod quamvis quilibet
apostolorum per se a veritate deviare potuerit, sicut et Petrus, tamen collegium
apostolorum errare non potuit. Unde et quando Petrus erravit, nequaquam
erravit collegium apostolorum, sed unus eorum, scilicet Paulus, ipsum correxit. 25
Unde videtur quod illa promissio Christi Matthei ultimo, “Vobiscum sum usque
ad consummacionem seculi”, non tantum debeat intelligi de universali ecclesia
sed eciam de collegio apostolorum pro tempore eorundem, quia ipsis immediate
fuit dicta promissio et in ipsis fuit facta universali ecclesie. Cum igitur canones
apostolorum dicuntur fuisse tocius collegii apostolorum, videtur quod non sit 30
dubitandum quin quicquid continetur in eis nullo modo sit falsum aut perver-
sum. Aliter dicitur quod canones apostolorum per universalem ecclesiam, que
tunc parvi numeri fuit, approbati fuerunt. Ecclesia autem universalis errare non
potest, et ideo nichil erroneum aut iniquum continetur in eis.

Discipulus: Quomodo respondetur ad allegaciones quibus ostenditur quod 35
decretis et decretalibus summorum pontificum adhibenda est fides?

Magister: Ad illas datur responsio Graciani dist. 19a, Hoc autem, quod videlicet
illis adhibenda est fides in quibus nec precedencium patrum decretis nec evan-
gelicis preceptis aliquid contrarium invenitur. Si autem aliquid illicite et non
canonice scripserint, repudiandum est ab illo qui hoc cognoscit. De illis que sunt 40

consona veritati intelligunt Nicolaus papa et Agatho papa et alii sancti patres qui
de hoc loquuntur.

Discipulus: Quid faciendum esset de decretalibus summorum pontificum que
continerent aliquid erroneum aut perversum si catholici hoc nescirent?

Magister: Pro hac materia potes recurrere ad librum septimum prime partis 45
istius dialogi, ubi de hoc multa discussimus.

Discipulus: Hoc non obstante, dic breviter quid de hoc sentit opinio supra c. 4o

recitata.

Magister: Illa opinio tenet quod si aliqua decretalis summi pontificis in rei
veritate est contraria fidei aut bonis moribus, illi qui hoc ignorant presumere 50
debent pro ipsa, non tamen sic quin possint, et in casu teneantur, probacionem in
contrarium admittere. Si vero aliqui, precipue literati et sciencie excellentis vel
eciam mediocris, se offerant probaturos decretalem summi pontificis esse

31 continetur]  contineatur Ed   33 fuit] sunt Pz   37 illas]  illos Ed   40 scripserint]  scripserit MF,
scripserunt Ly | illis]  vero added Ly   41 et2]  Ly: aut W   43 que] Scott: qui W   47 4] 2 W

26 Matthei] 28:20   35 allegaciones] 2.24    37 Hoc autem] D.19 d.p.c.7, col. 62
41 Nicolaus…Agatho] cf. 2.24    51 probacionem…52 admittere] See above, 9.76



293Liber 3, Capitulum 25

contrariam fidei vel bonis moribus aut non esse recipiendam inter scripturas
authenticas, alii eorum probaciones audire tenentur, presertim si periculum fidei55
aut morum aut eciam personarum immineat, quia in hoc casu quilibet Christia-
nus salutem fidei, bonorum morum et personarum catholicarum erronee decreta-
li summi pontificis et honori temporali ipsius preferre tenetur, et quicumque
commode potest audire raciones monstrantes decretalem pape esse erroneam seu
hereticalem, et noluerit, si ipsam defenderit vel eciam pro ipsa presumpserit,60

credens et fautor pravitatis heretice est censendus, quia ignorancia talem non
excusat, eo quod talis ignorancia est affectata vel crassa et supina, que non
excusat.

Discipulus: Videtur quod probaciones contra decretales summorum pontificum
sunt minime audiende, quia racione consimili audiende essent probaciones65
contra sacram scripturam, et ita doctor vel literatus alius qui commode posset et
non legeret libros hereticorum et philosophorum contra scripturam sacram
peccaret, quod tamquam inconveniens est habendum.

Magister: Ad hoc respondetur quod non est simile de sacra scriptura et de
decretali summi pontificis, quia firmiter est tenendum quod scriptura sacra70
errare non potest; ideo, nisi aliqua causa moveat specialis, non oportet legere vel
audire aliquam probacionem contra ipsam, qualescumque et quotque affirment
se posse probare aliquid contra eam. Sed de papa firmiter catholici — literati
precipue et intelligentes ac racione vigentes — credere obligantur quod potest
errare, et per consequens quod contra quamcumque scripturam ipsius, presertim75
in hiis que sciencie seu pericie sunt, de qua in speciali non constat quod est
consona scripture sacre vel racioni evidenti vel assercioni universalis ecclesie
vel per divinum miraculum confirmata, debet audiri probacio. Et ideo nolentes
audire probaciones contra decretales pape cum possunt, si errant, per
ignoranciam nullatenus excusantur, sed de quolibet illorum verificaretur illud80
Apostoli, ignorans ignorabitur.

Discipulus: Qualiter respondetur ad allegaciones quibus ostenditur quod dictis
doctorum ab ecclesia approbatorum est credendum?

Magister: Respondetur ad eas quod dictis doctorum ab ecclesia approbatorum
taliter est credendum et presumendum pro ipsis si non constet aperte quod85

58 tenetur]  Scott: tenentur W   68 tamquam]  omitted MF   72 quotque]  quodcumque Fr Pz
74 vigentes]  vigente Ed   80 verificaretur]  verificabatur Mz, verificantur Fr   84 ab…approbatorum]
omitted Ed

62 ignorancia] On supine, crass and affected ignorance see Digest 22.6.6, p. 329, and Thomas
Aquinas, Summa, 1-2 q.6 a.8   80 illud Apostoli] 1 Cor. 14:38   82 allegaciones] 2.29



294 3.1 Dialogus

obviant veritati. Et ideo opuscula eorum recipienda sunt cum reverencia, non
tamen sic quin liceat credere quod aliquid poterat reperiri in eis contrarium
veritati, quia de facto unus contrariatur alteri et per consequens aliquis eorum
erravit, quia contraria non possunt simul esse vera. Iste tamen honor deferendus
est eis ut nullus credatur fuisse pertinax in assercione false sentencie, et ideo 90
nullus eorum de pravitate heretica est notandus, sed presumendum est de quo-
libet quod tanta sollicitudine quanta potuit quesiverit veritatem, quamvis non
semper invenerit.

Ad illud quod accipitur quod assercionibus summorum pontificum, et in
exposicione scripturarum sanctarum, est credendum, quibus tamen preferuntur 95
exposiciones doctorum, respondetur quod assercionibus huiusmodi summorum
pontificum credendum est modo preexposito. Et ideo eodem modo credendum
est dictis doctorum ab ecclesia approbatorum.

Ad illud autem Hormisde pape respondetur quod intelligit de illis que a sede
apostolica sunt catholice constituta seu diffinita, pro quibus presumendum est 100
nisi probacio evidens in contrarium asseratur.

Et eodem modo dicitur ad canonem Nicolai pape.

Capitulum 26

Discipulus: Restat secundum opinionem sepe dictam ut narres quomodo
respondetur ad allegaciones inductas c. 3o, quibus ostenditur quod eciam docto-
ribus ab ecclesia minime approbatis, quoad ea in quibus omnes vel plures eorum
et precipue magis famosi concordant, alii fidem adhibere tenentur. 5

Magister: Ad primam illarum allegacionum, cum accipitur quod, teste Leone
papa, non credere doctoribus est iniquum, respondetur quod intencio Leonis
ibidem est quod non credere doctoribus ab ecclesia approbatis quoad ea que sunt
consona pietati est iniquum, impia sapiendo. Et ideo premittit ibidem, “Quid est
iniquius quam impia sapere”, et cetera. Sed non credere doctoribus qui se mutuo 10
reprobant, eis qui non sunt ab ecclesia approbati, non est iniquum.

Discipulus: Secundum hoc non aliter credendum est doctoribus approbatis ab
ecclesia quam non approbatis, quia sicut iniquum est, impia sapiendo, non

92 quanta potuit]  omitted MF | quesiverit]  que fuerunt MF   101 asseratur]  affirmetur Ed
26.3 ostenditur]  omitted Ly   4 omnes]  Ly (cf. 3.6): unus Fr; omitted Mz Pz   9 sapiendo]
sapiendum MF   10 impia]  ipsa MF   11 eis…approbati]  omitted Ed   12 Discipulus Secundum]
omitted MF; discipulus sequitur ex Frm  | hoc] quod added Frb   13 sapiendo]  sapiendum MF

94 illud] 2.32    99 illud] 2.37    102 canonem] 2.43    26.2 opinionem] cf. c. 4   6 primam] 3.11



295Liber 3, Capitulum 26

credere doctoribus ab ecclesia approbatis, ita iniquum est, impia sapiendo, non
credere aliis doctoribus qui sunt ab ecclesia minime approbati. Et ita non aliter15
credendum est istis quam illis.

Magister: Respondetur quod impia sapere contingit dupliciter, scilicet impie
seu pertinaciter, vel non impie et non pertinaciter, quemadmodum eciam in hiis
que fidei sunt contingit errare pertinaciter et non pertinaciter, et ita contingit
errare impie et non impie. Numquam autem vel raro discreditur doctoribus ab20

ecclesia approbatis, quando dicta eorum possunt haberi, impia sapiendo, nisi
impie, quia raro, et eorum quidam in nullis penitus, erraverunt. Sed sepe contin-
git impia sapiendo, non impie tamen, non credere doctoribus ab ecclesia minime
approbatis: cum eciam, sapiendo impia, contingat in multis non credere eis, cum
in multis errent, quod ex contrarietate inter ipsos perpenditur evidenter, propter25
quam contrarietatem tam crebram et fantasticorum assercionem pro assercioni-
bus eorum est minime presumendum. Et ideo aliter credendum est doctoribus ab
ecclesia approbatis quam aliis. Propter sanctitatem enim et veritatem ac utilita-
tem doctrine doctorum ab ecclesia approbatorum reverencia tanto merito
debetur eisdem ut nemo qui non est certus eos (vel eorum aliquem) defecisse30
debeat quodcumque dictum eorum (vel alicuius ipsorum) negare, contrarium
sapiendo, aut aliquam assercionem alicuius eorum ad falsum aut perversum
trahere intellectum antequam mentem et motiva eorum (vel alicuius eorum), si
potest, viderit diligenter. Sed tantam reverenciam non tenemur doctoribus ab
ecclesia minime approbatis necessario exhibere, presertim cum studere in libris35
eorum, propter diversas opiniones inutiles et fantasticas ac vix opinabiles asser-
tive vel opinative insertas in eis, impedimentum maximum prestet sciencie
necessarie et utili ecclesie dei.

Discipulus: Dic qualiter respondetur ad allegacionem sequentem.

Magister: Respondetur quod scripture divine principaliter discende sunt a40
doctoribus ab ecclesia approbatis et ab illis qui sunt veritatis et non propriarum
opinionum amatores, qui in docendo in divinis literis et aliis scripturis authenti-
cis ac racionibus irrefragabilibus, solam veritatem — non inanem gloriam aut
favorem cuiuscumque — querentes, se fundare nituntur, parati opiniones pro-
prias revocare, si eas per se vel per alios doctores vel discipulos (excellentes vel45

14 doctoribus…15 credere]  omitted Ed | sapiendo] Kilcullen: sapiendum MF   17 scilicet]  sed Mz
21 sapiendo]  sapiendi Fr, sapiendum Mz   23 sapiendo]  sapiendum MF   24 sapiendo]  sapiendum
MF, sapiendi Pz   25 perpenditur]  Ly: propenditur W   36 inutiles]  indociles Ed   40 discende]
docende Ed   44 querentes]  querentis Ly

17 impia sapere] See on the website  31TextProblems.html   39 sequentem] 3.17



296 3.1 Dialogus

parum intelligentes) cognoverunt veritati quomodolibet adversari: non autem ab
illis qui opiniones vel asserciones proprias vel sui ordinis, collegii, nacionis,
amicorum vel adherencium aut favencium vel cuiusque persone qualitercumque
coniuncte, relictis aut spretis opinionibus seu assercionibus aliorum verioribus
vel probabilioribus, tenent aut defendunt, vel teneri cupiunt aut defendi. 50

Discipulus: Quid si aliquis superior vel prelatus voluerit cogere sibi subiectos
approbare et tenere opiniones seu doctrinam alicuius doctoris ab ecclesia
minime approbati?

Magister: Dicitur quod talis prelatus peccaret mortaliter et omnes consencientes
sibi et faventes. 55

Discipulus: Numquid secundum opinionem istam artantes sibi subiectos ad
defendendum opiniones doctoris vel doctorum huiusmodi sunt inter hereticos
computandi, si inter opiniones illas aliqua in rei veritate scripture divine repug-
nat, quamvis non patenter sed latenter?

Magister: Respondetur quod tales sunt heretici reputandi, licet doctor tales 60
opiniones inveniens possit a pravitate heretica excusari — quia deceptus absque
pertinacia opinionem suam, que est in rei veritate heretica, quamvis hoc nesciat,
poterit divulgare. Sed penis et statutis aut minis vel terroribus aut persecucioni-
bus quibuscumque artantes seu cogentes sibi subiectos ad tenendum opinionem
huiusmodi, et tali artacioni seu coaccioni consencientes, de pertinacia excusari 65
non valent. De taliter enim artantibus seu consencientibus intelligi debet illud
Urbani pape, quod habetur 24a, q. 3a, c. Qui aliorum, cum ait, “Qui aliorum
errorem defendit multo amplius est dampnabilior illis qui errant, quia non solum
ille errat sed eciam aliis offendicula erroris preparat et confirmat”, quantum in
eo est cogendo alios per huiusmodi artacionem seu obligacionem errori 70

pertinaciter adherere; “unde quia magister erroris est”, per compulsionem
huiusmodi, “non tantum hereticus sed eciam heresiarcha dicendus est”.

Discipulus: Alias allegaciones prosequere.

Magister: Ad aliam, que accipit quod pro multitudine et maxime sapientum
presumendum est, respondetur quod non est semper pro multitudine sapientum 75
taliter presumendum ut in illis que sciencie sunt aliquis multitudini insipientium
qui non sunt ab ecclesia approbati credere teneatur antequam invenerit (per

46 cognoverunt]  cognoverint Ed   57 inter hereticos]  heretici Ed   58 repugnat]  Mz: repugnant Ed
64 artantes]  arcentes Fr Ed   67 pape]  omitted Ed   68 amplius] omitted S   69 eciam]  in MF
76 insipientium]  sapientum Ly   77 per]  quia MF

67 Qui aliorum1] C.24 q.3 c.32, col. 999   74 aliam] 3.22



297Liber 3, Capitulum 26

scripturas sacras aut racionem evidentem vel operacionem miraculi aut per
assercionem universalis ecclesie) quod eorum assercio sit consona veritati, licet
pro eis taliter presumere liceat ut eorum assercio minime reprobetur aut negetur80
nisi constiterit quod obviat veritati.

Ad aliam, cum accipitur quod ille prudencie sue innititur qui ea que sibi
credenda vel tenenda videntur doctorum assercionibus presumit preponere,
secundum quod innuit Ieronimus, Extra, De constitucionibus, c. Ne innitaris,
respondetur quod Ieronimus ibidem loquitur de decretis patrum qui fuerunt85
scriptores scripture divine et de pluribus ab ecclesia approbatis, non autem de
aliis qui se invicem reprehendunt et reprobant, quia ad illos non oportet regulari-
ter recurrere — licet in casu aliquis teneatur quid senserint indagare: si enim
dicant se opiniones suas a scripturis accepisse divinis, non sunt opiniones
huiusmodi reprobande seu spernande vel negande ab eo qui non est certus eas90

esse contrarias veritati, antequam motiva earum viderit diligenter; si enim
opiniones eorum fuerint catholice et in sacris fundate scripturis, qui eas negave-
rit, presertim assertores earum persequendo vel persequentibus in hoc favendo,
nolens motiva eorum catholica, quamvis commode possit, legere vel audire
attente, non potest de pravitate heretica excusari, quia talis errans non querit95
cauta sollicitudine veritatem quando tenetur; quare est inter hereticos computan-
dus, prout insinuat Augustinus, ut habetur 24a, q. 3a, c. Dixit Apostolus. Et ita in
casu non solum illi “in insipienciam” dampnabilem “cadunt” — secundum
Leonem papam, ut habetur 24a, q. 3a, c. Quid autem iniquius — “qui, cum ad
cognoscendam veritatem aliquo impediuntur obscuro, non ad propheticas voces,100
non ad apostolicas literas, nec ad evangelicas auctoritates, sed ad semetipsos
recurrunt”, sed eciam illi qui ad dicta aliorum, qui eciam non sunt ab ecclesia
approbati vel eciam sunt ab ecclesiasticis et clericis reprobati erronee et iniuste,
non recurrunt, et in casu qui sic ad alios non recurrunt, eorum motiva legere
negligentes, sue prudencie, vel forsitan aliorum prudencie, erronee innituntur.105
Non autem illi qui scripturas sacras et doctrinam sanctorum patrum et aliorum
opiniones scrutantur sollicite, cum eas possunt habere, sue prudencie reprehensi-
biliter innituntur, licet invenciones proprias validis munitas racionibus quorum-

88 teneatur] tenetur Ed   93 earum]  eorum Ed   94 motiva]  noticiam Ed | catholica]  catholicam Ed
95 attente]  attendere Ly | errans]  qui added Ed   96 quare]  querere Ed   99 iniquius]  quam added
Ed | cum]  omitted Ed   100 cognoscendam]  cognoscendum MF | impediuntur]  impeditur Ed | non]
nec MF   101 non]  nec MF | nec]  non Ed   104 et…recurrunt2]  omitted Ed   105 innituntur]  Ly:
nituntur MF, innitantur Pz

82 aliam] 3.26    97 Dixit Apostolus] C.24 q.3 c.29, col. 998   99 Quid autem] C.24 q.3 c.30, col.
998



298 3.1 Dialogus

cumque et quotcumque doctorum aliorum opinionibus qui non sunt ab universa-
li ecclesia approbati preponant. 110

Ad aliam allegacionem, cum accipitur quod fide dignorum testimonio est
credendum, respondetur quod fide dignorum testimonio in hiis que facti sunt
omnes credere debent, nisi sint aliqui qui sciant eos a veritate declinare. Sed in
hiis que sciencie sunt aut iuris aut pericie non est necesse omnes credere testi-
monio fide dignorum, eciam qui nesciunt eos errare, nec quoad omnia in quibus 115

non errant: et hoc quia notum est quod vacantes scienciis, eciam doctiores, qui
nullum falsum scienter assererent, errant in hiis que sciencie sunt et arcium, cum
eciam peritissimi erraverint et multa in huiusmodi ignoraverint.

Ad ultimam dicitur per predicta quod non omni experto in aliqua arte est
credendum in omnibus, eo quod multorum non habet experienciam neque
periciam que tamen spectant ad artem, et ideo potest in multis errare et sophisti-
cis racionibus decipi.

110 preponant]  proponant Pz   117 errant]  erant Pz   118 in]  omitted Ed   119 experto]
experimento MF

111 aliam] 3.33    119 ultimam] 3.38



LIBER 4

Capitulum 1

Discipulus: Postquam conferendo quesivimus que scripture recipiende sunt ad
ecclesiastica dogmata confirmanda, ad principale revertamur intentum, an
videlicet Christus de facto constituerit beatum Petrum principem et prelatum
aliorum apostolorum et universorum fidelium. Circa quod diversas opiniones5
studeas recitare.

Magister: Una est opinio quod Christus de facto beatum Petrum non constituit
principem et prelatum aliorum apostolorum et universorum fidelium, quod
multis modis videtur posse probari.

Et primo quidem ostenditur quod nullus apostolus ex Christi ordinacione10
ceteris apostolis, nec quantum ad dignitatem sacerdotalem essencialem nec
quantum ad aliquam aliam potestatem, fuit superior. Quod videtur convinci ex
Luce 22o c.

Nam tribuens Christus apostolis potestatem ad eucharistie sacramentum,
inquit ad eos, “Hoc est enim corpus meum, quod pro vobis datur; hoc15
facite in meam commemoracionem”, id est, hoc faciendi potestatem
habete, proferendo tamen verba consimilia, quando actum hunc exercere
debetis, videlicet, “Hoc est enim corpus meum”. Nec dixit hec verba plus
ad beatum Petrum quam ad alios. Non enim dixit ei Christus, “Fac et aliis
apostolis sic faciendi potestatem tribuas”, sed dixit “Facite” in plurali et20
omnibus indifferenter.

Item, idem quoque per omnia senciendum de clavium potestate, sive hiis
eisdem verbis tradita fuerit apostolis sive aliis aut alio tempore, ut hiis
que habentur Iohannis 20o. Postquam enim Christus dixit apostolis,
“ ‘Sicut misit me Pater, et ego mitto vos’, insufflavit, et dixit eis, ‘Accipi-25
te Spiritum sanctum; quorum remiseritis peccata, remittuntur eis, et
quorum retinueritis, retenta sunt’ ”. Dixit ergo Christus, “Mitto vos, sicut
Pater me misit”. Nec dixit Petro aut alteri apostolo singulariter, “Mitto te
sicut Pater, et cetera, et tu alios mitte”. Nec rursum dicitur, Christus
insufflavit “ei”, sed dixit “eis”, non uni per alterum. Nec dixit Christus ad30
Petrum, “Accipe Spiritum sanctum et aliis postmodum tribue”, sed dixit
“accipite” in plurali ut indifferenter omnibus loquens.

1.14 ad]  omitted Ed | sacramentum]  S: consecrande Ly, omitted W   18 enim] omitted Ed   19 ad1]
omitted Pz | ei] omitted S   22 idem]  quod hoc MF | senciendum]  S: sciendum MF, faciendum est
Ed   23 tradita]   tradite Ly | fuerit]  fuerint Ed | ut]  de added Ed   32 ut] et S

1.14 Nam…32 loquens]  cf. Marsilius, II.xvi.2 (On the meaning of indentation, see above, note to
3.20 – 26.)   15 inquit] Lk. 22:19   24 Iohannis] 20:21-3



300 3.1 Dialogus

Item, Apostolus ad hanc questionem diffiniendam, ut videlicet nemo
credat aliquem apostolorum habuisse prerogativam seu auctoritatem
super alios, eam expresse removet Petro (e quo fortasse videbatur hoc 35
magis propter aliqua sibi a Christo singulariter dicta, et quia senior
ceteris erat). Unde 2o ad Galatas inquit sic: “Michi enim qui videbantur
esse aliquid, nichil contulerunt, sed econtra, cum vidissent quod creditum
est michi evangelium prepucii, sicut Petro circumcisionis (qui enim
operatus est Petro in apostolatum circumcisionis, operatus est et michi 40
inter gentes), et cum cognovissent graciam que data est michi, Iacobus et
Cephas et Iohannes, qui videbantur columpne esse, dexteras dederunt
michi et Barnabe societatis”, et cetera. Qui ergo operatus fuit Petro in
apostolatum, operatus fuit et Paulo; hic autem fuit Christus; ergo huius-
modi officium non suscepit a Petro, et similiter nec apostoli reliqui. Ubi 45
eciam glossa secundum Augustinum hoc amplius exprimens, inquit: “Illi
‘qui videbantur esse aliquid’, scilicet Petrus et alii qui fuerunt cum
Domino, ‘nichil contulerunt’, id est, addiderunt, ‘michi’. In quo patet
quod non illis inferior sum, quia a Domino adeo perfectus sum ut nichil
esset quod in collacione perfeccioni mee adderent”. Ecce quod Paulus 50
non fuit inferior Petro nec aliis. Consequenter ad hanc intencionem
subiungit glossa, “‘Cum vidissent quod evangelium prepucii creditum est
michi’ ut fideli, ‘sicut Petro circumcisionis’”. Ecce quod eque
principaliter missus fuit Paulus quemadmodum et Petrus, et non a Petro
aut apostolorum aliquo sed a Christo immediate. Quod amplius 55
exprimens Apostolus, eadem, 1o c., sic ait, “Paulus apostolus non ab
hominibus neque per hominem sed per Iesum Christum et deum patrem”.
Ubi glossa secundum Ambrosium: “‘Paulus apostolus non’ electus vel
missus ‘ab hominibus’, scilicet ab Anania, ut quidam dicebant, vel ab
aliis, ut quidam ab apostolis electi et missi fuerunt”. Denique parum infra 60
subdit secundum Augustinum: “Ceteri enim apostoli videbantur esse
maiores quia priores, iste minimus quia novissimus. Sed inde apparet
dignior, quia priores constituti sunt per Christum adhuc ex parte
hominem, id est mortalem, novissimus vero Paulus per Christum iam
totum deum, id est ex omni parte immortalem, et deum patrem qui hoc 65
fecit per Filium. Atque ut aperiret cur dixerit ‘neque per hominem’,

34 credat] crederet S  | apostolorum]  hanc added S   35 removet] removens S   37 Unde] omitted S
40 est2] omitted Mz | et] omitted Fr Ed   42 columpne] alumpni MF   45 suscepit] susceperit Mz
47 scilicet] sed Mz Pz    48 est]  omitted Ly | patet]  S: omitted W   49 quia]  qui S | adeo]  S: deo W
nichil] michi Mz Pz   50 mee] omitted Ed   51 aliis] Ly S: alius W   53 fideli] ita principaliter added
S | sicut] et added S | Petro]  evangelium added S   56 eadem]  eodem Ed   58 vel]  neque Ed
64 Paulus] omitted Ed   65 et]  ut Pz, ut added Ly   66 cur]  S: cum W

33 Apostolus…68 mortalem]  cf. Marsilius, II.xvi.3   37 ad Galatas] 2:6–9   46 glossa] Collectanea,
vol. 192, col. 107D (Previté-Orton)   52 glossa] ibid., col. 108   56 ait] Gal. 1:1   58 glossa]
Collectanea, PL, vol. 192, col. 95B (Previté-Orton)   61 subdit] ibid., col. 95C; attributed to
Ambrose (Previté-Orton)



301Liber 4, Capitulum 1

subdit ‘qui suscitavit eum a mortuis’. Et ita dignius constituit me per
immortalem Christum quam alios per mortalem”.

Rursum, confirmans hoc, Apostolus eodem c. ait: “Notum enim vobis
facio evangelium, fratres, quod evangelizatum est a me, quia non est70
secundum hominem; neque enim ego ab homine accepi illud neque
didici, sed per revelacionem Iesu Christi”. Ubi glossa secundum Augusti-
num: “Notum enim vobis facio evangelium, fratres, quod evangelizatum
est a me, quia non est secundum hominem’ docentem me vel mittentem.
Et vere non est ab homine. ‘Neque enim accepi illud ab homine neque75
didici ab homine’, ut homo eligeret me ad evangelizandum vel michi
iniungeret, ‘neque didici’ ab homine docente me, ‘sed per revelacionem
Iesu Christi’”. Ecce quod  neque Petrus neque alius apostolorum aut
homo quisquam elegit, misit aut iniunxit Paulo ministerium evangelii.
Idem quoque iudicandum est de apostolis reliquis. Nullam ergo80
potestatem, eoque minus coactivam iurisdiccionem, habuit Petrus a deo
immediate super apostolos reliquos, neque instituendi eos in officio
sacerdotali, neque segregandi eos seu mittendi ad officium predicacionis;
nisi quod hoc sane concedi potest, ipsum fuisse priorem aliis etate vel
officio, fortasse secundum tempus aut apostolorum eleccione, qui eum85
propterea reverebantur merito, quamvis hanc eleccionem ex scriptura
nemo convincere possit.

Adhuc ergo per signum ostenditur, quia beatum Petrum nullam sibi as-
sumpsisse singulariter auctoritatem supra reliquos apostolos invenimus
ex scriptura, sed magis cum ipsis equalitatem servasse. Non enim sibi90
assumpsit auctoritatem determinandi que dubia erant circa evangelii
predicacionem, quod pertinet ad doctrinam; sed que dubia fuerunt in hoc,
ex communi deliberacione apostolorum et aliorum fidelium magis
doctorum determinabantur, non Petri aut alterius apostoli seorsum
determinacione. Unde Actuum 15o, dissensione orta inter predicatores95
evangelii an oporteret circumcidere incircumcisos fideles ad salutem
eternam consequendam, quibusdam dicentibus oportere, Paulo vero et
Barnaba reclamantibus contra hoc, “convenerunt apostoli et seniores
videre de verbo hoc”. Super quo locuti sunt Petrus et Iacobus non oporte-
re, quorum sentencie seniores et reliqui consenserunt apostoli. Unde100

70 quod]  S: omitted W | est1…74 est1]  S: omitted W   74 secundum]  S: per W   75 ab homine2]
omitted S   76 ut]  S: ubi W   77 neque]  S: non W   78 neque1] W: omitted S | apostolorum]  omitted
Ed   79 ministerium] S: mysterium W   80 iudicandum]  S: videndum W   85 aut]  in added Ly
88 beatum Petrum]  W: beatus Petrus S   90 equalitatem]  equalem MF   91 circa]  S: omitted W
92 predicacionem] predicacione Ed   94 determinabantur]  S: determinabant W   96 fideles]  Ly S:
fide W   97 oportere]  oporteret Fr Pz   99 quo]  quod Ed

69 Rursum…87 possit]  cf. Marsilius, II.xvi.4 |  ait] Gal. 1:11–12   72 glossa] Collectanea, PL, vol.
192, col. 99CD; attributed to Ambrose (Previté-Orton)   88 beatum…110 potestatis] cf. Marsilius,
II.xvi.5   95 Actuum] 15:6–28



302 3.1 Dialogus

subditur infra: “Tunc placuit apostolis et senioribus cum omni ecclesia
eligere viros et mittere Antiochiam”, et cetera, “scribentes per manus
eorum”. Et fuit modus scribendi modo deliberandi conformis, et talis:
“Apostoli et seniores fratres hiis qui sunt Antiochie et Sirie et Cilicie
fratribus ex gentibus, salutem”, et cetera. Simile eciam habetur infra 105
continuata sentencia, cum dicitur: “Placuit ergo nobis collectis in unum
eligere viros et mittere ad vos”. Et parum infra: “Visum est enim Spiritui
sancto et nobis nichil ultra imponere vobis oneris”. Non ergo
determinavit Petrus supradicta dubia circa fidem de plenitudine potesta-
tis. 110

Deliberavit ergo, dubium determinavit, elegit et scripsit fidelium docto-
rum congregacio; et hac auctoritate validum fuit sic determinatum atque
mandatum. Congregacio enim apostolorum amplioris fuit auctoritatis
quam solus Petrus aut alter apostolus. Unde ab ipsa Petrum legimus
missum in Samariam, ut apparet Actuum 8o: “Cum igitur audivissent 115
apostoli quia recepit Samaria verbum dei, miserunt ad eos Petrum et
Iohannem”. Petrus ergo servavit equalitatem cum ceteris apostolis iuxta
preceptum Christi, dicentis (Matthei 23o), “Nolite vocari rabbi. Unus est
enim magister vester”, Christus, “omnes autem vos fratres estis”. Confir-
matur autem sentencia hec per Apostolum ad Galatas 2o, ubi ait, “Ascen- 120
di autem secundum revelacionem, et contuli cum illis evangelium quod
predico in gentibus”. Ubi glossa secundum Augustinum: “Et non didici
ab illis tamquam maioribus”, a Petro scilicet, nec aliis principalioribus
apostolorum, de quibus infra dicetur, “sed ‘contuli cum eis’ tamquam
amicis et paribus”. Idem rursus infra eodem, cum dixit Apostolus: “Cum 125
autem venisset Cephas Antiochiam, in faciem ei restiti, quia reprehensi-
bilis erat”, et cetera. Ubi glossa secundum Ieronimum: “Ipsi nichil michi
contulerunt, sed ego contuli Petro”; et subiungit consequenter, “Ego
restiti ei tamquam par. Hoc enim non auderet facere nisi sciret se non
imparem fore”. Ecce ergo quod Paulus fuit par officio et dignitate Petro, 130
non inferior, licet Petrus fuerit etate senior et tempore prior pastor.

102 cetera] eciam MF   103 modo] modus MF | talis]  Ly S: tales W   105 Simile]  similiter Ed
eciam]  omitted Ly | habetur] hoc added Ly | infra] eodem added S   106 in]  ex Ed | unum]  S: nobis
W   107 parum] post added Ed   111 determinavit]  S: omitted W   116 apostoli] qui erant
Ierosolymis added Mz   119 vos]  omitted Ly   120 autem]  omitted Ed   124 dicetur]  dicitur MF
tamquam]  cum added Ed   125 et paribus]  S: operibus MF, omitted Ed   127 nichil]  omitted MF
130 par]  pari MF

115 Actuum] 8:14   118 Matthei] 23:8 |  Deliberavit…131 pastor] cf. Marsilius, II.xvi.6   120 ad
Galatas] 2:2   122 glossa] Collectanea, PL, vol. 192, col. 103C (Previté-Orton)   125 dixit] Gal. 2:11
127 glossa] Collectanea, PL, vol. 192, col. 108D (Previté-Orton)



303Liber 4, Capitulum 1

Item Augustinus, De questionibus novi et veteris testamenti, q. 94a, ait,
“Eodem die, id est Pentecosten, lex lata est quo et Spiritus sanctus decidit
in discipulos, ut auctoritatem caperent, ac scirent evangelicum ius predi-
care”.135

Amplius, sicut Petrus Antiochie legitur electus in episcopum per
multitudinem, aliorum apostolorum confirmacione vel consecracione non
indigens, sic et apostolorum reliqui prefuerunt in aliis provinciis absque
Petri sciencia, institucione vel consecracione aliqua; fuerant enim per
Christum consecrati sufficienter. Propter quod similiter opinandum,140
horum apostolorum successores non indiguisse aliqua confirmacione
successorum Petri; quinimo multi successores aliorum apostolorum
fuerint electi et instituti episcopi rite, ipsorumque provincias sancte
rexerunt, absque institucione vel confirmacione de ipsis facta per
successores Petri. Et extitit hoc sic legitime observatum usque quasi ad145
tempora Constantini imperatoris, qui quamdam preeminenciam et pote-
statem tribuit episcopis et ecclesie Romanorum super ceteras mundi
ecclesias.

Item equalitatem Petri et apostolorum signavit Apostolus ad Galatas 2o,
cum dixit: “Dexteras dederunt michi”, et cetera, Iacobus, Petrus atque150
Iohannes “ut nos in gentes, ipsi autem in circumcisionem”. Dexteras
societatis, ergo et equalitatis, ut ex glossa secundum Augustinum satis
ostensum est supra, quamvis in hoc dictum Apostoli sic sit apertum ut
glossa non egeat. Quod eciam ex epistola Ieronimi ad Evandrum patet
cum dicit omnes episcopos “sive Rome sive” alibi “eiusdem sacerdocii155
atque meriti” seu potestatis a Christo collate immediate.

Si autem beatus Petrus a quibusdam sanctorum princeps apostolorum
scribatur, dictum est large ac improprie sumendo vocabulum principis,
et, nisi sic, aperte contra Christi sentenciam et oraculum, ubi Matthei 20o

et Luce 22o inquit, “Principes gencium dominantur eorum”, “vos autem160
non sic”. Ideoque dicendum, sic sanctos locutos fuisse, non propter
potestatem aliquam a Christo super apostolos sibi datam immediate, sed

133 lata] data Augustine   136 per] fidelium added S   138 prefuerunt]  profuerunt MF   139 fuerant]
fuerunt Ed   143 provincias]  rite et added Ed   144 absque] aliqua added S   145 quasi]  omitted Ly
149 signavit] significavit S   152 ut]  omitted Ed   153 in]  omitted Ed   154 eciam] cum MF
159 sic] Ly : sit W | oraculum]  est added Ly | ubi]  S: ut W   161 dicendum]  est added Ly | sic2]  sit
MF | fuisse]  S: omitted W

132 Augustinus] Ps-Augustine, Quaestiones veteris et novi testamenti, q. 95, CSEL, vol. 50, p. 168
Augustinus…135 predicare] cf. Marsilius, II.xvi.8   136 Amplius…148 ecclesias] Marsilius
II.xvi.9 |  legitur] Ps-Clement, Recognitiones, X.71, PG, vol. 1, col. 1473 (Previté-Orton, p. 503)
[rather, col. 1453]. Cf. OQ, 4.8.44, with Offler's note.   146 Constantini] Donation of Constantine,
D.96 c.14, col.343   149 equalitatem…156 immediate] cf. Marsilius, II.xvi.9 |  ad Galatas] 2:9
153 supra] 1.122    157 beatus…169 fuerunt] cf. Marsilius, II.xvi.10   159 Matthei] 20:25-6
160 Luce] 22:25-6



304 3.1 Dialogus

fortasse quia etate senior, aut quia Christum prius confessus est fuisse
verum dei consubstancialem filium, vel quia fortasse fuit in fide ferven-
cior atque constancior, aut quia cum Christo conversatus et frequencius 165
vocatus in consiliis et secretis. Unde Apostolus ad Galatas 2o: “Iacobus et
Cephas”, id est Petrus, “et Iohannes videbantur columpne esse”, ubi
glossa secundum Ambrosium: “Quia honoraciores erant in apostolis, quia
semper in secretis cum Domino fuerunt”.

Item, quod Petrus super apostolos nullam a Christo habuerit potestatem 170
probatur auctoritate Christi potestatem huiusmodi interdicentis, et dicen-
tis Matthei 23o: “Vos autem nolite vocari rabbi. Unus est enim magister
vester, vos autem fratres estis omnes”.

Capitulum 2

Preter predictas allegaciones occurrunt alie ad probandum quod Petrus non erat
caput princeps et prelatus aliorum apostolorum. Eusebius enim Cesariensis
talem superioritatem videtur negare a Petro et asserere quod fuerit inferior
Iacobo fratre Domini. Dicit enim in Ecclesiastica historia, lib. 2o, c. 1o, “Iaco- 5

bum, qui et Iustus cognominatus est ab antiquis, virtutum merito et insignis vite
privilegio, primum historie tradiderunt suscepisse ecclesie que in Ierosolimis est
sedem, sicut Clemens in sexto Disposicionum libro asserit dicens, ‘Petrus enim
et Iacobus et Iohannes post assumpcionem Salvatoris, quamvis ab ipso fuerint
pene omnibus prelati, tamen non sibi vindicant primatus gloriam, sed Iacobum 10
qui dicebatur Iustus episcopum apostolorum statuerunt’”. Ex quibus verbis colli-
guntur duo. Primum est quod Petrus non fuit prelatus a deo omnibus aliis
apostolis, cum in verbis contineatur <et scripturis> quod Petrus et Iacobus et
Iohannes prelati fuerunt a Domino “pene omnibus”; ergo saltem Petrus non fuit
prelatus Iacobo et Iohanni. Secundum est quod Iacobus per eleccionem Petri et 15
Iohannis fuit prelatus factus aliorum apostolorum, et per consequens Iacobus
fuit superior Petro tamquam episcopus Petri et aliorum apostolorum.

Item, in eadem Ecclesiastica historia, lib. 3o, c. 21o, sic habetur: “In urbe
Roma Clemens quoque tercius post Paulum et Petrum pontificatum tenebat”. Ex

2.2 Preter]  magister preter Fr, discipulus preter Ed | allegaciones]  si added Ly | occurrunt]
occurrant Ly   3 apostolorum]  recita magister added Ly | enim]  omitted Ly   7 historie]  Ly S:
historiam W | ecclesie] ecclesiam Ly | in]  S: eciam W   8 sedem]  S: gap Mz, omitted Fr Ed
Disposicionum]  S: disputacionum W   9 fuerint]  fuerit Pz   11 statuerunt]  statuunt S
13 contineatur]  Scott: contineatur et scripturis W   14 Iohannes]  post assumpcionem salvatoris
added Ed   19 Roma]  S: romana Ed

166 ad Galatas] 2:9   168 glossa] Collectanea, PL, vol. 192, col. 108B; attributed to Augustine
(Previté-Orton)   172 Matthei] 23:8 |  Vos…173 omnes] cf. Marsilius, II.xvi.10   2.5 Dicit]
Eusebius, tr. Rufinus, p. 105   18 c. 21] Eusebius, tr. Rufinus, p. 237



305Liber 4, Capitulum 3

quibus verbis videtur haberi quod non plus erat pontifex in Roma Petrus quam20

Paulus. Idem videtur haberi lib. 4o, c. 5o, ubi sic dicitur: “Rome autem duodeci-
mo anno memorati principatus, Xysto duodecim annis ecclesie gubernaculis
functo, Thelesforus septimus ab apostolis subrogatur”. Et lib. 5o, c. 11o, sic
habetur: “Effloruit apud Alexandriam Clemens eodem vocabulo, quo et ille in
urbe Roma apostolorum et successor et discipulus vocitatus”. Clemens ergo fuit25
successor apostolorum, et per consequens uterque apostolus eodem fungebatur
officio quo et Clemens. Ergo et Paulus fuit summus pontifex in urbe Roma.

Item, beatus Anacletus hoc sentire videtur, qui, ut legitur dist. 21a, c. In
novo, ait: “Hic ergo”, scilicet Petrus, “ligandi atque solvendi potestatem primus
accepit a Domino, primumque ad fidem virtute sue predicacionis populum30
adduxit. Ceteri vero apostoli cum eodem pari consorcio honorem et potestatem
acceperunt, ipsumque eorum principem esse voluerunt”. Item, beatus Cyprianus,
ut habetur 24a, q. 1a, c. Loquitur, ait: “Hoc erant utique ceteri apostoli quod
Petrus fuit, pari consorcio prediti et honoris et potestatis”. Ex quibus verbis tam
Anacleti quam Cypriani videtur quod ceteri apostoli tam quantum ad honorem35
quam quantum ad potestatem pares fuerunt beato Petro. Ergo non fuit princeps
eorum nec superior eis quoad officium et potestatem.

Capitulum 3

Discipulus: Si alia est opinio circa istam materiam, ipsam cum suis motivis non
differas pertractare.

Magister: Alia est opinio tenens quod Christus constituerit beatum Petrum
caput, principem et prelatum aliorum apostolorum et quod Petrus fuit ipsis5
superior, quod multis modis ostenditur. Hoc enim ex verbis Christi que recitan-
tur Iohannis ultimo videtur posse probari.

Ad Petrum enim Christus singulariter dixit, “Pasce oves meas”, “Pasce
agnos meos”, ter replicans eandem sentenciam, et per consequens, cum
Christus non distinxerit inter has oves et illas, primus et universalis10
omnium pastor, eciam apostolorum, immediate a Christo beatus Petrus

21 duodecimo]  S: vicesimo primo W   22 duodecim]  S: 21 W   25 successor] successorum MF
27 et2]  Ly: omitted W   29 atque]  S: omitted W   30 accepit]  illa added Pz, ille added Ly | a]
omitted Pz | primumque] primusque S   31 adduxit]  verboque instituit added MF, verbo instituit
added Ed | Ceteri vero] ceterique Ed | apostoli]  apostolici Ed | cum eodem]  S: omitted W   3.9 ter]
S: omitted W | eandem sentenciam] idem verbum S   11 omnium] S: omitted W | eciam apostolorum]
omitted S

21 c. 5] Eusebius, tr. Rufinus, p. 307   23 c.11] Eusebius, tr. Rufinus, p. 453   28 In novo] D.21 c.2,
col. 69 (cf. Hinschius, p. 79)   33 Loquitur] C.24 q.1 c.18, col. 972   3.7 Iohannis] 21:15–17
8 Christus…15 fratrum] cf. Marsilius, II.xxvii.2



306 3.1 Dialogus

institutus fuisse videtur. Quod ibidem Chrysostomus expresse videtur
asserere cum ait, “Eximius enim apostolorum erat Petrus, et os discipulo-
rum, et vertex collegii. Unde et negacione deleta, committit ei
prelacionem fratrum”. 15

Discipulus: Ex hiis que legi tam in historiis authenticis quam eciam in scripturis
sanctorum patrum, quorum nonnulle sentencie in decretis habentur, michi
videtur quod omnium Christianorum, presertim obediencium Romane ecclesie,
fuerit communis sentencia beatum Petrum fuisse institutum a Christo caput et
principem apostolorum et eciam omnium fidelium. Que tamen sentencia hiis 20
temporibus impugnatur, et ad motiva que in scriptura divina fundari videntur ex
intencione seriosius respondetur. Ideo ut michi et aliis prebeatur occasio subti-
lius intuendi an priores fuerunt in hoc decepti, motiva precedencium cum
responsionibus modernorum quorumdam propono tecum discutere diligenter.
Responsiones eorum non truncate sed integre recitabo, et tunc indicabis quo- 25
modo vere et realiter aut apparenter seu sophistice valeant reprobari.

Dicitur igitur ad motivum prescriptum quod sensus secundum glossam
preallegatorum verborum Christi, scilicet “Pasce oves meas”, et cetera, est quod

“‘pascere oves’ est credentes ne deficiant confirmare, terrena subsidia, si
necesse est, subditis providere, exempla virtutum prebere, adversariis 30
obsistere”, fide scilicet, “peccantes corrigere”. Et subditur in glossa, “Et
cum tercio audit a Petro se diligi, iubet pascere oves. Trine negacioni
redditur trina confessio, ne minus amori lingua serviat quam timori.” Ex
hoc autem non aliud convincitur nisi quod ipsum pastorem ovium Chris-
tus instituit. Non tamen ex hoc sequitur quod ipsum super reliquos 35
apostolos pretulit ad auctoritatem vel dignitatem priorem; nec rursum
sequitur ex hoc alios apostolos non fuisse institutos pastores. Oppositum
enim utriusque consequentis iam dicti stat cum antecedente, videlicet
cum sermone Christi predicto. Testatur autem dictis quod ecclesia catho-
lica cantat de omnibus apostolis indifferenter: “Vere dignum et iustum 40
est, equum et salutare, te Domine suppliciter exorare ut gregem tuum,

13 Eximius]  S: ex MF Pz, rex Frm; gap added Mz Pz; ex numero Ly   14 deleta]  S: debita W
committit]  S: mittit W   20 apostolorum…eciam]  omitted Ed   21 que in]  Kilcullen: in quibus W
videntur]  Kilcullen: videtur W   23 fuerunt]  fuerint Ed   24 quorumdam]  quorum Ed   25 indicabis]
recitabis Ed   26 valeant]  Scott: valeat W   27 Dicitur]  magister dicitur Ly   29 confirmare]
confortare S   31 fide]  fidei S   32 Trine]  terne Fr Ed   34 ovium]  Ly S: omnium W   36 pretulit ad]
MF (cf. 5.35): pretulerit quoad Ed; omitted S   39 dictis]  predictis Ly   41 Domine] quidem omni
tempore S

12 Chrysostomus] Cf. Catena Aurea, on John 21:15–17 (Previté-Orton)   21 que…videntur] See on
the website  31TextProblems.html   27 glossam] Cf. Catena Aurea, on John 21:17 (Alcuin)
(Previté-Orton)   29 pascere…47 Christum]  cf. Marsilius, II.xxviii.8   40 cantat] Roman Missal,
Preface de apostolis (Previté-Orton)



307Liber 4, Capitulum 3

pastor eterne, non deseras, sed per beatos apostolos tuos continua
proteccione custodias, ut eisdem rectoribus gubernetur, quos operis tui
vicarios eidem contulisti presse pastores”. Ecce “apostolos” in plurali,
“rectores”, “vicarios” et “pastores” per Christi collacionem immediatam;45
non autem solum aliquem rectorem, vicarium aut pastorem constitutum
per Christum.

Interroganti vero cur Christus hoc Petro singulariter dixerit, dicendum
utique quod Christus quandoque sermonem dirigebat ad hominem in
persona propria, ut in remissione peccatorum, sanacione infirmorum et50
suscitacione mortuorum. Quandoque dirigebat sermonem ad alterum in
persona omnium aut plurium, ut in Iohannis 5o, “Vade et amplius noli
peccare”, “ne deterius tibi contingat.” Unde id officium Christus commit-
tendo Petro, illi loquebatur in persona omnium apostolorum, sicut met
testatur hunc modum loquendi suum Marci 13o, cum dixit, “quod uni”55
(vel “vobis”) “dico, omnibus dico”. Specialiter tamen ad Petrum
sermonem direxit quia senior erat, vel quia caritate ardencior, vel ut
significaret ecclesie future quales debeant pastores institui, quoniam etate
maturi, ex qua signatur prudencia seu sciencia, et caritate pleni, ex qua
significatur cura et diligencia quas debent habere pastores; aut fortasse ne60
videretur abieccior relinqui, quia Christum negaverat, quod sapere
videtur glossa cum dixit, “Trine negacioni redditur trina confessio, ne
minus amori lingua serviat quam timori”. Hoc enim certissime constat
quod omnibus Matthei ultimo dictum est indifferenter, “Euntes ergo
docete omnes gentes”, nec dixit Petro, “Vade et alios mitte”; in quo65
signat omnibus auctoritatis equalitatem, sicut eciam ex Marci 13o

predicto induximus, dum ad eos inquit Christus, “Nolite vocari rabbi”,
supple invicem aut unus super reliquum vel reliquos, “Unus enim est
magister vester, vos autem omnes fratres estis”.

Aut dicendum est valde probabiliter, atque secundum veritatem michi70
videtur, quod pro tanto dixit Petro, “Pasce oves meas”, ut sibi specialiter
propter sui constanciam committeret populum Israel, qui “dure cervicis
populus” fuit versus deum, ut apparet Exodi 33o, et inducit Apostolus per
Isaiam, Actuum ultimo, et quoniam propter hunc populum convertendum

44 eidem]  eisdem Pz   49 ad hominem]  S: omitted W   50 persona propria]  personam propriam Ly
52 persona] S: personam W   53 id]  S: idem W   54 illi]  ille Ly | met]  ipsemet Fr Ed   55 Marci]  S:
mathei W, also Marsilius MS H. | quod] autem added S   56 vel] S: ex W   59 signatur] significatur S
61 videretur]  tamquam added Ed | abieccior]  S: abieccioni Mz | relinqui] omitted S   66 signat]
significavit S | ex]  omitted Fr Ed | Marci] Kilcullen: Mathei S, W   67 predicto] pridem S   70 Aut
dicendum]   audiendum Ed   71 specialiter]  S: simpliciter W; sicut et Moysi added Ly   73 et] ut Ly

48 Interroganti…69 estis ] Marsilius, II.xxviii.9   52 Iohannis 5] 8:11, 5.14   55 Marci] 13:37
62 glossa] above, this chapter, line  31   64 Matthei] 28:19   66 Marci] 13:37. Some manuscripts of
the Vulgate read “uni”, others “vobis”: see below 21.22   67 inquit] Mat. 23:8   70 Aut…93 eo]
Marsilius, II.xxviii.9 |  michi] i.e. Marsilius   73 Exodi] 33:5   74 Actuum] 28:25–8



308 3.1 Dialogus

et salvandum principaliter venerat Christus. Unde Matthei 15o: “Non sum 75
missus nisi ad oves que perierunt domus Israel”: “non sum missus”
principaliter, supple. Ideoque huius populi curam beato Petro specialiter
commisisse videtur cum dixit, “Pasce oves meas”. Et videtur hec fuisse
Apostoli aperta sentencia, cum ad Galatas 2o dixit, “Cum vidissent quod
creditum est michi evangelium prepucii, sicut Petro circumcisionis”, et 80
cetera, ubi glossa secundum Augustinum: “‘Cum vidissent quod evan-
gelium prepucii’ a Domino ‘creditum est michi’ ut fideli, ita principaliter
‘sicut et Petro’ evangelium ‘circumcisionis’. Christus enim dedit Paulo ut
ministraret gentibus, qui eciam Petro dederat ut ministraret Iudeis. Ita
tamen dispensacio distributa est illis ut eciam Petrus gentibus predicaret, 85
si causa fecisset, et Paulus Iudeis”. Nec video quod aliunde Paulus vel
alter sanctus assumere potuerit populum Iudaicum specialiter et principa-
liter fuisse Petro commissum nisi ex eo quod Christus illi dixit, “Pasce
oves meas”, cum dicat Paulus ad Galatas 2o sibi “creditum evangelium
prepucii” quemadmodum “Petro circumcisionis”. Si namque creditum 90
erat evangelium universaliter Petro plus quam Paulo vel aliis apostolis,
inconvenienter utique dixisset Paulus verba predicta; quinimo totus eius
sermo predictus fuisset inanis et comparacio quam eciam fecit in eo.

Ad glossam autem ex Chrysostomo sumptam datur una responsio que generalis
est ad illam et ad plures alias que idem sonant. Dicitur igitur quod 95

auctoritatem nullam essencialem (quam sacerdotalem isti vocant), neque
accidentalem aliquam pastoratus preexcellenciam super reliquos aposto-
los Christus immediate beato Petro tradidit, sed ab illo et ceteris in
invicem removit, ut alibi conantur ostendere per scripturas et exposicio-
nes sanctorum doctorum. Propter quod, ut dicunt, Christum et Apostolum 100
et ipsorum quorumdam (scilicet glossatorum) alibi dicta sequentes,
declinant sentenciam quam super inducta scripture loca et alia quecum-
que similia dicere videntur de tali primatu seu principalitate, aliter quam
alibi dicunt, scilicet 16o et 22o secunde diccionis sui operis, quoniam talis
sentencia nec est canonica nec canonicam sequitur; quinimo ipsorum 105
aliqui oppositum dixerunt alibi exponendo scripturam. Hic autem talia

75 Christus]  omitted Ly   76 perierunt]  S: perierant W   77 Ideoque]  ideo Ly | huius]  S: huiusmodi
W   78 hec]  S: hic W   81 glossa]  omitted Ly   84 ministraret2]  S: ministret Mz Ed   86 si] sic added
Ly, sic ex added W | causa fecisset] causam exegisset Ly   87 potuerit]  poterit Ed   94 datur]
omitted Pz   95 illam]  Kilcullen: illas W   97 accidentalem]  S: auctoritatem Ly, actualem W   98 in]
S: omitted W   101 scilicet]  et Ed | sequentes] sequens S   102 declinant] declino S   104 diccionis]
edicionis Ly   106 Hic…107 scripturam] S: omitted W; also omitted by MSS T and H of Marsilius

75 Matthei] 15:24   79 ad Galatas] 2:7   81 glossa] Collectanea, PL, vol. 192, col. 108A
(Previté-Orton)   94 glossam] 3.12    96 auctoritatem…108 scripture] Marsilius, II.xxviii.25, not
entirely verbatim. |  isti] i.e. Marsilius. The third person plural statements in this paragraph refer to
Marsilius.



309Liber 4, Capitulum 4

proferunt extra scripturam ex propria sentencia, sequentes consuetudi-
nem et magis attendentes quedam dicta famosa quam verba scripture.

Quis enim non admirabitur, contendentibus apostolis quis eorum esset
maior, Christum respondisse semper inter ipsos equalitatem et priorita-110
tem auctoritatis ab ipsorum quocumque negasse, si intendebat beatum
Petrum constituisse inter ipsos principaliorem et caput? Quid eciam
Christus non dabat reliquis mandatum ut Petro subessent in officio
pastorali, ne tantum ministerium lateret eos et ipsorum successores
quantum erat caput ecclesie? Nusquam enim legitur in scriptura tale115
mandatum fuisse datum apostolis. Quomodo eciam dexteras dedit Petrus
Paulo societatis? Immo mandatum dare debuit tamquam superior. Tota
scriptura, ubi tangitur materia hec, huiusmodi sentencie oppositum
clamat aperte.

Capitulum 4

Magister: In verbis prescriptis non solum habetur quomodo ad preadductam
allegacionem tenentes sentenciam contrariam satagunt respondere, sed eciam
plures allegaciones pro sentencia contraria continentur. Et ideo si vis nunc
omnia discuti, oportet me non solum opponentis seu improbantis sed eciam5
respondentis personam assumere.

Discipulus: Et tu utrumque facias. Sic forsitan magnam partem istius materie
disseremus.

Magister: In verbis istorum due responsiones principales habentur, quarum
prima in hoc principaliter videtur consistere, quod Christus illa verba, “Pasce10
oves meas”, dirigebat ad Petrum in persona omnium apostolorum, licet aliqua
alia quasi incidentaliter videatur adiungere. Ideo primo ante omnia aliquas
allegaciones adducam quibus videtur posse probari quod Christus verba predicta
dirigebat ad Petrum in persona propria et non in persona omnium apostolorum.

Quod ostenditur primo sic. Verba per que aliquis promovetur ad aliquam15
dignitatem vel officium ad illum cui dicuntur in propria persona, non in persona
aliorum, diriguntur. Alioquin cum per verba aliqua aliquis instituitur in seculari
vel ecclesiastica dignitate, omnes alii, presertim eiusdem condicionis vel meriti,

107 sequentes]  S Ly: sequentis W   109 non…quis]  S: omitted W   110 maior]  S: inter se discipulis
querentibus added Ly | equalitatem]  esse debere added Ly   112 inter ipsos] S: ipsis W | Quid
eciam]  S: denique Ly, quod enim W   114 ministerium]  S: mysterium W   115 quantum]  S: quando
tunc W   117 superior]  quare added Ly | Tota…118 tangitur]  S: omitted W   118 huiusmodi]  W:
huius S   4.5 solum]  Ly: omitted W   8 disseremus]  diceremus MF

109 Quis…119 aperte] Marsilius, II.xxviii.26   4.10 prima] The second answer is discussed below,
c. 8.



310 3.1 Dialogus

intelligerentur in eadem dignitate instituti; et ita si imperator [aliquem instituit]
per literas vel ore proprio talibus verbis vel consimilibus, “Instituo aut facio te 20
ducem, comitem, iudicem aut advocatum talis vel talis regionis aut civitatis”,
omnes alii intelligerentur instituti in eadem dignitate, et eadem racione sic esset
de institucione rectorum plebanorum et aliorum quorumcumque prelatorum
ecclesie senciendum: quod quam sit absurdum nulli debet existere dubium, ut
videtur. Sed per predicta verba fuit in dignitate et officio pastorali constitutus, 25

sicut et predicti opinantes concedunt, cum dicunt quod ipsum pastorem omnium
Christus instituit. Ergo illa verba dirigebantur ad beatum Petrum in persona
propria et non in persona quorumcumque aliorum.

Amplius, si verba predicta dirigebantur ad beatum Petrum in persona alio-
rum, aut ergo dirigebantur ad beatum Petrum in persona omnium aliorum 30
fidelium, aut omnium aliorum presbyterorum, aut omnium aliorum apostolorum,
aut omnium aliorum solummodo qui erant presentes cum Christo et beato Petro.
Primum non potest dici, quia tunc quilibet fidelis fuisset constitutus pastor
ecclesie. Nec isti possunt dicere secundum, cum dicunt quod ista verba dirige-
bantur ad beatum Petrum in persona omnium apostolorum, de aliis presbyteris 35
nullam facientes ibidem penitus mencionem. Nec possunt dicere tercium, quod
tunc fuisset data aliqua auctoritas beato Petro et ceteris apostolis super alios
presbyteros, quod isti negant. Nec possunt dicere quartum, tum quia tunc non
fuisset data eadem potestas sive auctoritas omnibus apostolis, cum non omnes
fuerunt tunc presentes (quia de apostolis solummodo erant presentes Petrus et 40
Thomas et duo filii Zebedei), tum quia tunc fuisset data maior potestas aliquibus
aliis quam quibusdam apostolis, quia tunc erant alii presentes, scilicet Nathanel
et duo alii ex discipulis Christi, ut patet Iohannis 21o.

Rursus, quod de uno conceditur de alio negatur (dist. 45a, Disciplina; 1a, q.
1a, c. Per Isaiam), sicut quod de uno negatur de aliis conceditur (dist. 25a, 45
Qualis; 15a, q. 3a, De crimine). Ergo, consimiliter, verba que dicuntur uni ad
alios minime diriguntur. Sed verba premissa dixit Christus soli Petro. Ergo ad

19 imperator…instituit] Kilcullen: imperator W   22 instituti]  institui Ed | et]  sic idem added Ed
sic]  omitted Ed   25 officio]  et added Ly   31 fidelium…aliorum2]  omitted Pz; Christianorum aut in
persona apostolorum et omnium presbyterorum aut tantummodo Ly   38 tum]  omitted Ed
40 fuerunt]  fuerint Ed   45 sicut] Ly: sic W | negatur]  conceditur Pz | conceditur]  negatur Pz
46 De crimine]  Scott (cf. above, 2.24.100): decime W

43 Iohannis] 21:2   44 Disciplina] D.45 c.9, col. 163; cf gloss, s.v. meus non est, col. 218   45 Per
Isaiam] C.1 q.1 c.98, col. 396; cf. gloss, s.v. non aliis, col. 547    46 Qualis] D.25 c.4, col. 94; cf.
gloss, s.v. negatur, col. 126 |  De crimine] C.15 q.3 c.1, col. 751. Cf. gloss to 15 q. 3 c. 2, s.v.
colligitur, col. 1074



311Liber 4, Capitulum 4

alios minime diriguntur, et per consequens non dirigebantur ad Petrum in
persona aliorum apostolorum.

Discipulus: Ista allegacio efficax non apparet, quia non est universaliter verum50
quod illud quod dicitur de uno de aliis negatur, cum secundum asserciones
sanctorum patrum quod uni dicitur vel conceditur ad omnes extenditur (dist. 5a,
Ad eius; dist. 38a, Ignorancia; 16a, q. 1a, Predicator). Ergo illa verba memorata
a beato Petro ad alios debent extendi.

Magister: Respondetur quod verum est regulas predictas non esse universaliter55
veras quin aliquando fallant, tamen illa regula, “Quod de uno dicitur de aliis
negatur” in casu isto de beato Petro non fallit sed tenet. Cuius racio assignatur,
quia sicut quando conceditur unum, conceduntur omnia consimilia, ut innuit
beatus Gregorius prout habetur dist. 4a, Denique, et notat glossa ibidem, et
consimiliter omnia conceduntur que sunt eiusdem censure (Extra, De excepcio-60

nibus, Cum inter), tamen uno concesso non conceduntur dissimilia nec illa que
non sunt eiusdem censure: sic quod uni dicitur ad alios extenditur qui sunt
eiusdem condicionis, et est eadem racio dicendi uni et aliis, et ita expedit ut
dicatur aliis sicut uni, et ubi ad hoc quod aliquid intelligatur aliquibus dici non
oportet ut illis explicite et nominatim aut equipollenter dicatur. Sed in proposito65
non fuit expediens ut in eadem dignitate constituerentur alii apostoli per illa
verba Christi dicta beato Petro in qua constituebatur beatus Petrus, quia non fuit
expediens ut essent plura capita universalis ecclesie. Ergo illa verba Christi
nominatim dicta beato Petro non extendebantur ad alios.

Rursus, nullus (sicut tactum est supra) promovetur per verba aliqua ad70
aliquam dignitatem, nisi de ipso per ea fiat mencio specialis aut equipollens
speciali quoad ipsum, quemadmodum, licet quod de iure communi conceditur
uni intelligatur alii eiusdem condicionis esse concessum, tamen quod ex privile-
gio conceditur uni non intelligitur alii, eciam eiusdem condicionis et meriti, esse
concessum nisi explicite hoc dicatur vel mencio eciam privilegii fiat de ipso (7a,75
q. 1a, Petisti, et  16a, q. 1a, Hinc). Sed per illa verba Christi tamquam per privile-
gium speciale fuit beatus Petrus ad dignitatem sublimatus. In ipsis autem nulla
fit mencio de aliis apostolis. Ergo ad alios apostolos minime debent extendi. Ista

53 verba]  omitted MF   56 aliis]  alio Ed   61 conceduntur]  omnia added Ed   65 aut]  et Ly
dicatur]  dicantur Ed   66 per]  ideo Ed   67 Petro]  omitted Mz | in…69 Petro] omitted Ed

53 Ad eius] D.5 c.4, col. 8; cf. gloss, s.v. quod uni persone, col. 15  |  Ignorancia] D.38 c.1, col. 141;
cf. gloss, s.v. ad Timotheum, col. 188 |  Predicator] C.16 q.1 c.64, col. 782; cf. gloss, s.v.
multitudini, col. 1123   59 Denique] D.4 c.6, col. 6; gloss, s.v. alioqui, col. 13    61 Cum inter] X
2.25.5, col. 376; cf. gloss, s.v. legitima, col. 840    70 supra] 3.15    76 Petisti] C.7 q.1 c.17, col.
574 |  Hinc] C.16 q.1 c.39, col. 771; cf. gloss, s.v. sigillatim, col. 1107



312 3.1 Dialogus

responsio colligi potest ex glossa, dist. 5a, super capitulum Ad eius vero concu-
bitum, que ait in hiis verbis, super verbo “uni”: “Argumentum quod uni conce- 80
ditur per consequens aliis videtur esse concessum, sicut supra dist. 4a, c. Deni-
que, et hoc verum est ubi de iure communi aliquid conceditur; secus est si ex
privilegio, ut 16a, q. 1a, Hinc et 7a, q. 1a, c. Petisti”. Ex predictis convincitur
quod sancti, tractantes verba Christi premissa et sentencialiter et verbaliter
asserentes per eadem verba specialiter soli Petro commissam esse Dominicarum 85

ovium curam, rectum intellectum eorum et catholicum expresserunt, et quod
alius intellectus ipsorum — nisi patenter distorqueantur, non solum contra ipsa
sed eciam contra precedencia et sequencia, si inspiciantur omnia diligenter —
haberi non potest.

Sed ut liquido pateat, quod nonnullis apparet, quod ista fuit sanctorum 90
sentencia, de multis paucas eorum autoritates adducam. Ait itaque sanctus
Maximus episcopus in sermone de Petro et Paulo qui incipit “Gloriosissimos”:
“Iam necessarium, carissimi, reor ut proprias eorum,” scilicet apostolorum Petri
et Pauli, “specialesque virtutes, prout ariditas nostre lingue ingeniique tenuitas
patitur, immo ut misericors deus annuit, proloquamur.” Et infra: “Hic est Petrus, 95
cui Christus, ascensurus ad Patrem, pascendas oviculas suas agnosque
commendat, ut quos ille pietatis miseracione redemerat hic fidei sue virtute
servaret. Et recte sane ei arbiter occultorum, dei filius, pascendas oves suas
tuendasque commisit, cui noverat in nutriendo grege Dominico nec studium
deesse nec fidem”. Ex quibus verbis datur intelligi quod, cum sanctus ille primo 100
dicat se velle proloqui proprias specialesque virtutes apostolorum, et postea in
speciali de beato Petro prescripta subiungat, ipse voluit quod oves Christi
generaliter soli Petro pascende essent commisse per verba Christi premissa.

Item, Gregorius super illud Iohannis 21o, “Manifestavit se iterum Iesus ad
mare Tiberiadis”, ait: “Iam credo quod caritas vestra advertat quid est quod 105
Petrus rete ad terram trahit. Ipsi quippe sancta ecclesia est commissa, ipsi
specialiter dicitur, ‘Simon Iohannis, amas me? Pasce oves meas’”. Ex quibus

80 que]  Ly: qui W | hiis verbis] Kilcullen: hec verba W | Argumentum]  S: ergo W   81 dist. 4] S:
omitted W   83 ut]  et Ed   86 expresserunt]  excesserunt Pz   89 potest] ut liquido pateat added MF
90 ut…pateat] omitted MF   93 carissimi]  S: terminum W | scilicet]  et Ed   95 annuit] annuerit S
96 Patrem]  omitted MF | agnosque]  S: ovesque W   97 pietatis]  pietate Ed | miseracione]
miseracioneque Ed   98 sane]  omitted Ed   99 nutriendo]  mittendo MF   100 verbis]  omitted Ed
105 advertat]  advertit S   106 trahit]   S: omitted W

79 glossa] gloss to D.5 c.4, s.v. quod uni persone, col. 15    92 Maximus] PL, vol. 57, cols. 392, 394.
(Not by Maximus, according to Mutzenbecher, CCSL, vol. 23.)    104 Gregorius] Homeliae in
Evangelia, XXIV, CCSL, vol. 141, p. 199  |  Iohannis] 21:1



313Liber 4, Capitulum 4

verbis colligitur quod Petro in propria persona, non aliorum, dixit Christus,
“Pasce oves meas”.

Item, sanctus Leo papa in quodam sermone de ascensione Domini qui incipit110
“Post beatam et gloriosam” ait: “Beato Petro apostolo supra ceteros, post regni
claves, ovilis Dominici cura mandatur”. Ex quibus verbis datur intelligi quod
per illa verba, “Pasce oves meas”, Petro erat commissa cura tocius Dominici
gregis.

Item, Ambrosius in sermone qui legitur in festo sancti Petri ad vincula ait:115
“Cum tercio interrogaretur a Domino, ‘Simon amas me?’, respondit, ‘Domine,
tu scis quia diligo te’, et ait Dominus, ‘Pasce oves meas’, et hoc tercio. Quod
quidem dictum ad compensacionem prioris profecit erroris. Qui enim Dominum
tercio negaverat tercio confitetur, et quociens culpam delinquendo contraxerat,
tociens graciam diligendo conquirit. Videte ergo qualiter fletus profuerit Petro.120

Antequam fleret lapsus est, et postquam flevit electus est, et qui ante lachrimas
prevaricator extitit, post lachrimas pastor assumptus est, et alios regendos
accepit qui prius seipsum non rexit”. Ex quibus verbis colligitur quod illa verba
“pasce oves meas” dirigebantur ad beatum Petrum in persona propria, non
aliorum, cum per ipsa ad regimen ecclesie assumptus est et rector aliorum125
effectus: nemo autem per verba que dicuntur alteri eligitur neque assumitur
neque rector aliorum efficitur.

Predictis beatus Gregorius super illud Marci 16o, “Maria Magdalene, Maria
Iacobi”, et cetera, concordare videtur, prout habetur dist. 50a, c. Considerandum,
cum dicit, “Considerandum nobis est cur omnipotens deus eum quem cuncte130
ecclesie preferre disposuerat ancille vocem pertimescere et seipsum negare
permisit. Quod nimirum magne actum esse pietatis dispensacione cognoscimus,
ut is qui futurus erat pastor ecclesie in sua culpa disceret qualiter aliis misereri
debuisset. Prius itaque ostendit eum sibi, et tunc preposuit ceteris”. Ex quibus
verbis colligitur quod Petrus post passionem Domini cuncte ecclesie prefere-135
batur a deo, cum constet deum illud quod de eo disposuerat implevisse. Non

112 Ex…datur]  omitted Ed   115 Petri]  omitted Mz   116 respondit]  tercio added S   118 quidem]
S: ut added W | dictum]  S: est added W | compensacionem]  S: operacionem W   119 contraxerat]
S: negaverat MF, incurrerat Ed   120 conquirit]  conquerit Pz | qualiter]  quantum S | profuerit]  S:
profuit W   121 et postquam] posteaquam S   122 pastor]  S: omitted W   125 ipsa…ecclesie]  gap
Mz   132 esse] omitted S   134 ostendit]  S: preposuit W   136 a]  omitted MF

110 Leo] Tractatus 73, CCSL, vol. 138A, p. 451   115 Ambrosius] Maximus, Sermo LXXVI, CCSL,
vol. 23, p. 318 (ascribed to Ambrose in some MSS)   128 Marci] Mk. 16:1   129 Considerandum]
D.50 c.53, col. 198



314 3.1 Dialogus

autem legitur quod deus pretulerit eum cuncte ecclesie nisi cum dixit ei Chris-
tus, “Pasce oves meas”. Ergo illa verba dirigebat ad eum Christus in propria
persona, et non in persona aliorum apostolorum.

Item, hoc Ambrosius, ut habetur dist. 50a, c. Fidelior, testari videtur, cum 140
dicit: “Fidelior factus est Petrus postquam se fidem perdidisse deflevit, atque
ideo maiorem graciam reperit quam prius amisit. Tamquam bonus enim pastor
tuendum gregem accepit”. Ex quibus verbis colligitur quod Petrus, postquam
perdidit fidem, pastor gregis Dominici fuit effectus, sed non nisi tunc, vel tunc
potissime, quando dixit sibi Christus, “Pasce oves meas”. Ergo tunc factus fuit 145
pastor. Nemo autem fit pastor aut prelatus per verba que in singulari dicuntur
alteri. Ergo esto quod Christus fecisset alios apostolos pastores equales Petro,
saltem per illa verba que in singulari dixit Petro dicens, “Pasce” — et non
“pascete” — “oves meas”, nullus alius apostolus fuit factus pastor ecclesie,
neque equalis neque inferior Petro. Ergo illa verba dirigebat Christus ad Petrum 150
in propria persona, non in persona aliorum.

Hoc eciam Bernardus ad Eugenium Papam affirmat aperte, sicut postea
apparebit. Qui eciam idem sentire videtur in quodam sermone “De septem
panibus”, dicens: “Testis est et Petrus, cui post trinam negacionem tocius eccle-
sie pastoralis cura commissa est”. Sed nonnisi quando dixit sibi Christus, “Pasce 155

oves meas”. Ergo illa verba dirigebat ad eum Christus in persona propria, non in
persona aliorum.

Quod ex canonibus Paschasii pape, Extra, De eleccione, c. Significasti, et
Innocencii 3ii, Extra, De maioritate et obediencia, c. Solite, patenter habetur.

Capitulum 5

Discipulus: Allegasti contra illud in quo prima responsio supra c. 3o recitata
fundari videtur. Ideo nunc tracta alia que opinantes illi videntur asserere respon-
dendo, per que argumentum adductum evacuare et suam responsionem declarare
nituntur. Et primo incipias ab illo quod dicitur quod Christus tali modo loquendi 5
usus est, quod scilicet aliquando aliqua verba dixit uni et tamen dirigebat ipsa ad

137 nisi]  omitted MF | Christus]  omitted Ed   142 prius]  omitted S | amisit] et added MF | enim]  S:
omitted W   148 illa]  omitted Fr Ed | et…149 pascete] Mz: omitted W   153 apparebit]  patebit Ed
154 et]  omitted Ed   156 verba]  Christi added Ed | dirigebat]  dirigebantur Ed | Christus]  omitted
Ed   5.3 videntur]  videtur Mz   4 que]  omitted MF

140 Fidelior] D.50 c.54, col. 198   153 De septem panibus] PL, vol. 183, col. 342D
158 Significasti] X 1.6.4, col. 49   159 Solite] X 1.33.6, col. 196   5.2 supra] 3.33    5 illo] 3.51



315Liber 4, Capitulum 5

illum cui loquebatur in persona aliorum, quod ipse testatur cum dicit, Marci 13o,
“Quod vobis dico, omnibus dico”.

Magister: Nonnullis apparet quod, per illa que dicta sunt in precedenti capitulo,
intelligentibus patet aperte quomodo illud ad propositum nichil facit, quia verum10
est quod Christus aliquando tali modo loquendi usus est, quia interdum loquen-
do uni dirigebat sermonem ad alios, sed hoc non fuit nisi quando fuit eadem
racio dicendi aliquid uni et aliis. Quod accidit quando aliquis inducitur ad
agendum vel non agendum aliquid, sive ad credendum vel non credendum
aliquid, quod alii ita tenentur agere vel non agere, credere vel non credere, sicut15
ille cui dicitur in singulari et universaliter, ubi ille cui aliquid dicitur et alii
consimiliter se habent, et habere debent sive tenentur se habere, ad illud quod
dicitur. Quod veritatem habet in illo de quo precesserat sermo Christi cum
postea dixit  Marci 13o, “Quod autem uni dico, omnibus dico: vigilate”. Ita enim
indiguerunt et indigent alii viatores vigilare quando nesciunt quando Dominus20
veniet sicut apostoli. Sed quando alii non consimiliter se habent, vel non tenen-
tur consimiliter se habere, ad illud de quo est sermo, tunc quod dicitur uni non
propter hoc intelligitur aliis esse dictum. Non enim quando Dominus dixit Petro,
“Vade ad mare et mitte hamum”, et cetera, omnes alii discipuli et apostoli qui
hoc audierunt currere cum Petro tenebantur ad mare. Sic quando Christus dixit25

Petro, Iohannis ultimo, “Sequere me”, noluit ut Petrus intelligeret illud eodem
modo esse dictum aliis sicut sibi. Propter quod interroganti Petro de Iohanne,
“Domine, hic autem quid?” respondit <ei> Iesus, “Sic eum volo manere donec
veniam, quid ad te? Tu me sequere”. Sic dico non semper quod dicitur uni
intelligitur aliis esse dictum. Quod non videtur veritatem habere quando aliquid30
dicitur uni ut preficiatur aliis, sicut in proposito fuit.

Per predicta patet, ut videtur quibusdam, falsum esse, quod tamen post
recitacionem verborum Christi et glosse dicunt opinantes prefati, quod “ex hoc
non aliud convincitur nisi quod ipsum pastorem Christus instituit. Non tamen ex
hoc sequitur quod ipsum super reliquos apostolos ad auctoritatem vel dignitatem35
priorem pretulit. Nec rursum sequitur ex hoc alios apostolos non fuisse institutos
pastores”. Errant aperte, quia eciam sequitur quod Christus Petrum pastorem
instituit et quod constituit eum priorem auctoritate et dignitate apostolis aliis,

7 ipse]  solus added Ed | Marci] mathei W   8 vobis]  uni Ed   13 dicendi]  docendi Ed | uni…aliis]
unum et alios Ly   17 sive]  cum MF   19 enim]  omitted Ed   23 esse]  omitted Ed   28 autem]   Frb
Ly S: omitted W | respondit]  Scott: respondit ei W | Sic]  si Ly   30 Quod]  eciam added Ed
31 aliis]  alteri Ed   32 falsum esse]  omitted MF   33 quod]  omitted MF   37 Errant]  enim added Ed

7 Marci] 13:37   19  Marci] 13:37.    23 dixit] Mat. 17:26   26 Iohannis] 21.22   27 interroganti
Petro] Jn. 21:21-2   33 dicunt] 3.33



316 3.1 Dialogus

quia per verba illa Christus non constituit aliquem alium quam Petrum pasto-
rem, sicut videtur aliquibus demonstrative probatum. Et eciam non distinxit 40
inter oves has Christi et illas, ergo eciam super alios apostolos, qui erant oves
Christi, constitutus fuit per illa verba beatus Petrus. Cum autem dicitur “nec
rursum sequitur ex hoc alios apostolos non fuisse institutos pastores”, non errant
si intelligantur verba sicut prima facie sonant, quia, non obstantibus verbis illis
Christi, apostoli fuerunt constituti pastores per alia verba Christi; sed postea per 45

illa verba dicta Petro singulariter, “Pasce oves meas”, subiciebantur Petro,
retenta auctoritate et dignitate aliis apostolis ante concessa a Christo.

Capitulum 6

Discipulus: Narrasti quomodo improbatur responsio antescripta. Nunc narra
qualiter respondetur ad illa que in responsione eadem allegantur ad probandum
equalitatem aliorum apostolorum Petri.

Magister: Ad evidenciam illarum allegacionum et multarum aliarum primo 5
dicitur esse notandum quod Christus non sic commisit curam pastoralem Petro
super apostolos omnes et cunctos fideles ut ea que ipse fecerat circa apostolos
revocaret, vel potestatem revocandi, presertim absque causa iusta, Petro conce-
deret, nec sic ut ab omni regimine et cura apostolorum et aliorum fidelium,
eciam innotescente fidelibus, abstineret; quinimo voluit quod illa que fecerat 10

servarentur, et fidelibus sepe innotuit ipsum, post ascensionem suam, et post-
quam fecit Petrum vicarium suum, plura fecisse miraculose et potestative erat
fidelis per hoc.

Dicitur ad illud quod allegatur de prefacione que de apostolis legitur et
cantatur, quod Christus apostolos in plurali rectores, vicarios et pastores 15
constituit, non tamen per illa verba “Pasce oves meas” sed per alia: omnes
tamen subdidit rectori, vicario et pastori supremo, scilicet Petro, quamvis hoc
non dicatur in prefacione illa sed ex scriptura canonica, que maioris auctoritatis
habetur. Aliter dicitur quod deus multa dicitur facere que tamen facit medianti-
bus aliis. Et ideo cum in prefacione prescripta non dicatur quod Christus nullo 20
modo mediate apostolos constituerit operis sui vicarios, ex ipsa inferri non
potest quod non constituerit eos mediante Petro, et per consequens multo minus

40 videtur]  omitted Ed | probatum]  videtur added Ly | non]  omitted MF   42 verba]  id est added
MF   6.6 curam]  eciam Ly   7 circa…8 vel] omitted Ed   8 presertim] omitted Ly   11 suam]  suum
esse vicarium added Ly   12 erat fidelis] omitted Ed   13 hoc] quod added MF   21 mediate]
mediante MF

42 dicitur] 3.36    6.3 eadem] 3.33    5 Ad…13 hoc] See on the website  31TextProblems.html
14 allegatur] 3.40



317Liber 4, Capitulum 6

potest ex ea concludi quod non constituerit eos rectores, vicarios et pastores sub
supremo pastore, vicario et rectore, scilicet Petro.

Ad aliam cum dicitur quod “omnibus Matthei ultimo indifferenter dictum25
est, ‘Euntes ergo docete omnes gentes’, non dixit Petro, ‘Vade et alios mitte’”,
respondetur quod auctoritas docendi data fuit omnibus apostolis immediate a
Christo, nec alii apostoli eam habuerunt a Petro; sed ex hoc non sequitur quod
non fuerint inferiores Petro. Constat enim quod in potestatibus secularibus multi
inferiores imperatore aut rege dignitates obtinent seculares quas tamen ab isto30
imperatore aut rege minime habuerunt, sed a predecessore receperunt; quo
tamen non obstante, isto imperatore aut rege sunt inferiores et eidem sunt
subiecti. Sic eciam prelati inferiores nonnulli veras habent ecclesiasticas dignita-
tes, et tamen non a superiori superstite sed a predecessore instituti fuerunt, nec
alia institucione postea indiguerunt. Ergo multo forcius poterant apostoli alii35

auctoritatem docendi habere a Christo et non a Petro et tamen esse inferiores
Petro. Et ideo, quamvis per illa verba que dixit Iesus apostolis, “Euntes ergo
docete”, et cetera, non possit probari quod Petrus fuit superior aliis apostolis,
tamen ex hoc non sequitur quod Petrus non fuit superior sed par, quia superiori-
tas eius ex aliis ostenditur, sicut probatum est. Quamvis ergo Christus non40
dixerit Petro, “Vade et mitte alios”, scilicet quando dixit apostolis, “Euntes ergo
docete”, et cetera, tamen quando dixit sibi, “Pasce oves meas”, implicite dixit,
“Mitte saltem alios” quos non misit specialiter Christus, quia, concedendo sive
imponendo sibi curam omnium generalem, iniunxit simul ea sine quibus eadem
cura salubriter geri non potest, quemadmodum concesso principali omnia45
accessoria conceduntur, Extra, De officio et potestate iudicis delegati, Preterea.
Non ergo cum dixit Christus, “Euntes ergo docete omnes gentes”, significavit in
omnibus auctoritatis equalitatem, sed solummodo docendi iniunxit officium,
quod equalitatem auctoritatis inter doctores non requirit.

Ad aliam vero, cum dixit Christus apostolis, “Nolite vocari rabbi”, et cetera,50
multipliciter respondetur. Uno modo quod hoc dixit apostolis et aliis antequam
aliquem ex eis preficeret aliis in prelatum, quia hoc dixit ante passionem suam
dum ipse et non alius erat prelatus fidelium. Aliter dicitur quod Christus verba
sua ibidem de supremo et primo rabbi et magistro volebat intelligi, ut scilicet
preter deum seu Christum nullus primus et supremus rabbi, pater et magister55

30 aut]  et Ly   32 imperatore…rege]  imperatori aut regi Ly   33 ecclesiasticas]  ecclesias et Ed
40 non dixerit]  omitted MF   41 scilicet]  omitted MF   46 accessoria]  antecessoria Pz   49 quod]
quia MF   55 et1]  seu Ed

25 aliam] 3.63  |  Matthei] 28:19   46 Preterea] X 1.29.5, col. 159; cf. gloss, s.v. ex eo quod causa,
col. 330    50 aliam] 3.67



318 3.1 Dialogus

fidelium putaretur. Neque enim Christus voluit ut quilibet fidelium eum qui
genuit ipsum non haberet pro patre vel ipsum recusaret vocare patrem, sed
voluit ut deum superiorem patre carnali pro patre superiori et principaliori
haberet. Sic proporcionaliter de rabbi et magistro dicendum videtur. Ad cuius
evidenciam dicitur esse sciendum quod sepe moris est scripture aliquid negare 60
ab aliquo cui primo et principalissime seu antonomastice non convenit, licet
secundario et non principaliter [seu] antonomastice de ipso dicatur. Sic enim
dixit apostolis, Matthei 10o, “Cum autem tradent vos, nolite cogitare quomodo
aut quid loquamini”, et post, “Non enim vos estis qui loquimini sed spiritus
patris mei qui loquitur in vobis”, scilicet primo et principaliter, qui tamen 65
secundario tamquam moti a principali erant qui loquebantur. Sic eciam dixit
Christus, ut habetur Luce 18o, “Nemo bonus nisi solus deus”, scilicet essenciali-
ter et primo, et tamen angeli boni et beati in celo atque iusti omnes sunt boni.
Sic dicitur in proposito quod Christus in verbis istis solummodo voluit ut deus et
Christus principaliter et quasi antonomastice haberetur pro patre, rabbi et magi- 70
stro et nullus alius.

Capitulum 7

Discipulus: Numquid potest probari quod verba illa Christi non debent intelligi
sicut ipsa predicti opinantes intelligunt?

Magister: Videtur quibusdam quod sic. Dicunt enim quod ista allegacio et
consimiles sunt similes illi allegacioni in qua se fundant quidam heretici, dicen- 5
tes quod nulla ex causa licet iurare propter hoc, quod Christus dixit Matthei 5o,
“Ego autem dico vobis, non iurare omnino”. Quia sicut illi dixerunt quod nulli
in quocumque casu licet iurare propter predictum preceptum Christi, sic isti
videntur dicere quod nullo modo est concedendum Christum instituisse aliquem
apostolum superiorem aliis propter predicta verba, quibus eis videtur equalita- 10
tem iniungere. Sed sicut, non obstantibus verbis Christi premissis de iuramento,
licet in casu iurare, ita, non obstantibus verbis Christi illis quibus equalitatem
quamdam fidelibus videtur imponere, licet vocari rabbi et magister et pater.

Primo igitur ostenditur quod intellectus quem predicti opinantes videntur
habere de prefatis verbis Christi non potest stare. Secundo explicabitur verus et 15

catholicus intellectus illorum verborum, ut nonnullis apparet. Quod igitur
Christus non intenderit illis quibus loquebatur per illa verba sic equalitatem

60 aliquid]  aliquod Ly   62 principaliter seu] Scott: principaliter W   65 mei] vestri S   66 qui
loquebantur]  omitted MF   67 scilicet] sed Mz   68 omnes]  gap Mz, omitted Fr   69 ut]  quod Ed
7.12 Christi]  omitted Ed   15 potest]  possit Ed

63 Matthei] 10:19-20   67 Luce] 18:19   7.2 verba illa] 3.67    6 Matthei] 5:34



319Liber 4, Capitulum 7

iniungere ut ab eis, presertim pro futuris temporibus, omnem superioritatem
excluderet multis apparet modis. Nam Christus dirigebat verba illa non solum ad
apostolos sed eciam ad omnes suos discipulos, immo eciam ad turbas. Sic enim20
ibidem premittitur, “Tunc locutus est Iesus ad turbas et ad discipulos suos
dicens, ‘Super cathedram’”, et cetera; sed non intendebat ab omnibus, saltem
pro futuris temporibus, omnem inequalitatem excludere: tunc enim numquam ex
ordinacione Christi aliquis inter fideles fuisset superior aliis, et per consequens
Petrus per ordinacionem Christi numquam fuisset superior quibuscumque, et ita25
non fuisset pastor quorumcumque constitutus a Christo, quod eciam opinantes
predicti negant. Et ita Christus equalitatem omnimodam auctoritatis nec aposto-
lis nec aliis tunc iniunxit.

Amplius, si Christus tunc apostolis equalitatem auctoritatis iniunxit, ergo
non licuit apostolis postea, contra idem preceptum Christi, nec Petrum nec alium30

per se superiorem constituere, quod tamen isti negant, dicentes quod apostoli
elegerunt et constituerunt Petrum superiorem se. Immo sequitur quod nec
quibuscumque Christianis liceret aliquem super se eligere superiorem, cum
Christus ibidem non ad solos apostolos sed eciam ad alios discipulos, presentes
et futuros, intenderit verba predicta dirigere et utrosque instruere: tunc enim35
poterat Christus dicere illud quod dixit, Marci 13o, “Quod vobis dico, omnibus
dico”.

Discipulus: Forte dicerent isti quod, licet Christus tunc apostolis iniunxerit
equalitatem auctoritatis, non tamen interdixit eis quin ex iusta causa possent
postea aliquem super se constituere.40

Magister: Istud quibusdam non placet. Nam si Christus non interdixit apostolis,
et per consequens nec aliis, quin ex causa iusta possent supra se constituere
superiorem, multo magis sibi ipsi non imposuit legem quin postea posset unum
apostolum preferre aliis. Ergo per illa verba que dixit Matthei 23o non potest
ostendi quod postea Christus non pretulit aliis apostolis beatum Petrum, licet45
posset ostendi quod per illa verba que recitat Matthei 23o non pretulerit eum
aliis apostolis, quod conceditur a quibusdam.

Rursus, apostoli verba illa Christi sicut prima facie sonant non servabant
quia sentencialiter et vocaliter se vocabant et reputabant se magistros et patres et

19 apparet]  omitted MF   21 premittitur]  promittitur Ed   23 inequalitatem]  Frm Ly: equalitatem
W; et superioritatem added Ly   25 et…26 quorumcumque]  omitted Ly   38 tunc]  sic Ly
42 possent]  posset Ly; postea aliquem added Ed   44 23] Kilcullen: 13 W   46 23] 13 Ed
49 reputabant]  Fr: reputaverunt W

21 ibidem] Mat. 23:1   36 Marci] 13:37   44 Matthei] 23:8



320 3.1 Dialogus

rabbi. Ait enim Apostolus 1a ad Timotheum 2o, “Veritatem dico, non mencior, 50

doctor gencium”: si autem doctor et magister (unde et 2a ad Timotheum 1o ait,
“Ego predicator et apostolus et magister gencium”). Et in eadem epistola vocat
Timotheum dilectum filium: si autem Timotheus fuerit filius, ipse reputavit se
patrem. Et eidem scribit c. 5o, “Seniorem ne increpaveris sed obsecra ut pa-
trem”: ex quibus verbis colligitur quod licebat Timotheo vocare seniores patres, 55
et tamen Christus dicit, “Patrem nolite vocare vobis super terram”. Et beatus
Iohannes, 1a epistola sua, c. 2o, ait, “Scribo vobis, filioli”, et infra, “Et nunc
filioli manete in eo”: ex quibus verbis colligitur quod licuit illis quibus scribebat
beatus Iohannes vocare eum patrem. Sentencialiter ergo apostoli vocaverunt se
magistros et rabbi, quod nequaquam fecissent si Christus interdixisset eis talibus 60
vocabulis se vocare, quia, si “non dubium est committere in legem eum qui
verba legis amplexus contra legis nititur voluntatem” (C. de legibus, 1o) , non
dubium multo magis committit in legem qui tam mentem quam verba legis
transgreditur. Nequaquam igitur Christus omnimodam equalitatem auctoritatis
tunc apostolis pro temporibus futuris iniunxit. 65

Oportet ergo alium quam predictum premissorum verborum Christi querere
intellectum. Ad quorum evidenciam dicitur esse notandum quod Christus omnia
verba illa, “Nolite vocari rabbi”, “Patrem nolite vobis vocare super terram”,
“Nec vocemini magistri”, dixit propter Phariseos et Scribas, qui ambiciosi
dignitatum erant et honorum et vehementes inanis glorie amatores, qui propter 70
huiusmodi omnia opera sua fecerunt. De quibus Salvator dicit ibidem, “Omnia
vero opera sua faciunt ut videantur ab hominibus”, ubi eos de inani gloria aperte
notavit. Quos eciam de ambicione notavit cum dixit, “Amant autem primos
recubitus in cenis, et primas cathedras in synagogis, et salutaciones in foro, et
vocari ab hominibus rabbi”. Dicitur igitur quod cum Christus, occasione vicio- 75
rum Phariseorum et Scribarum, scilicet inanis glorie et ambicionis, post verba
premissa de Phariseis et Scribis subiunxit, dicens discipulis suis omnibus, “Vos
autem nolite vocari rabbi”, et cetera, non equalitatem auctoritatis discipulis suis
iniunxit, nec eciam tunc interdixit omnem superioritatem, sed ipsos volens ad
humilitatem inducere ambicionem et inanem gloriam dissuasit, prohibendo vel 80

consulendo ne extra casum necessitatis (que eciam utilitatem includit, ut notat

61 si]  omitted Ed | eum]  omitted Ed   62 verba…63 qui]  omitted Ed   69 magistri]  magister Fr Pz
70 honorum]  bonorum Pz | vehementes]  vehementis Pz   72 hominibus]  omnibus MF
73 ambicione]  ambulacione Pz | primos]  primus MF   75 ab]  ob Ed | hominibus]  omnibus Ed
77 dicens]  dicit Ly

50 1 ad Timotheum] 2:7   51 2 ad Timotheum] 1:11   52 eadem epistola] 1 Tim. 1:2   54 c. 5] 1 Tim.
5:1   56 dicit] Mat. 23:9   57 epistola sua] 1 Jn. 2:1, 2:28   62 de legibus] Code, 1.14.5, p. 68
68 verba illa] Mat. 23:8-10   71 ibidem] Mat. 23:5   73 dixit] Mat. 23:6-7



321Liber 4, Capitulum 8

glossa Extra, De iureiurando, Et si Christus), magisterium, immo quamcumque
prelacionem et superioritatem aut maioritatem, appeterent, vel eciam nominibus
importantibus dignitatem aut superioritatem vocari gestirent. Quod non tantum
per precedencia in eadem serie sed eciam per sequencia potest patencius decla-85
rari, quia non magis interdixit cuilibet eorum omnem auctoritatem et superiorita-
tem per illas negativas, “Nolite vocari rabbi... nec vocemini magistri”, quam
interdixerit eis subieccionem que est respectu superioris auctoritate per verba
sequencia cum dixit, “Qui maior est vestrum erit minister vester”. Sed per illa
verba noluit indicare quod maior inter eos deberet esse subiectus aliis tamquam90
prelatis. Ergo per alia verba, scilicet per negativas, noluit eis omnimodam
equalitatem auctoritatis iniungere, sed ipsos ad humilitatem contra ambicionem
et inanem gloriam incitare. Propter quod post omnia verba prescripta subiunxit,
“Qui autem se exaltaverit humiliabitur”.

Capitulum 8

Discipulus: Discute secundam responsionem quam sepe dicti asserunt
opinantes.

Magister: Illa responsio consistit in hoc quod per illa verba, “Pasce oves meas”,
specialiter beato Petro, propter sui constanciam, commissus fuit populus Israel,5
qui dure cervicis fuit versus deum. Sed nonnullis videtur quod hec responsio
oppositum illius quod tenet patenter concludit. Nam si per illa verba, “Pasce
oves meas”, commissa fuit Petro cura populi Israel, et Christus in illis verbis
inter has oves et illas de populo Israel non distinxit nec aliquas oves excepit,
ergo omnium ovium Israel fuit cura commissa beato Petro. Inter oves autem10
Israel precipue fuerunt apostoli. Ergo per illa verba fuit commissa cura reliquo-
rum apostolorum beato Petro.

Discipulus: Forte responderent opinantes predicti quod, licet Christus in illis
verbis, “Pasce oves meas”, non distinxerit inter has oves et illas nec aliquas tunc
exceperit, tamen alibi distinxit et aliquas, scilicet apostolos, manifeste excepit.15
Tunc enim videtur apostolos excepisse quando eos misit sicut Petrum et eandem
potestatem dedit eis quam dedit Petro, cum dixit omnibus, ut habetur Matthei
18o, “Quecumque alligaveritis super terram”, et cetera; et cum dixit eis, ut
habetur Iohannis 20o, “Sicut misit me Pater, et ego mitto vos”, et post, “Accipite

82 quamcumque]  quantumque Pz   85 patencius]  patentibus MF   88 superioris]  superiorum Ed
90 tamquam]  omitted Ly   91 negativas]  negativa Ly   8.9 excepit]  accepit Ed   16 excepisse]
accepisse Pz   18 cum]  Scott: tamen W   19 et post]  omitted Ed

82 glossa] X 2.23.26, s.v. necessitas, col. 822   89 dixit] Mat. 23:11   93 subiunxit] Mat. 23:12
8.2 secundam] 3.70    4 illa verba] Jn. 21:17   17 Matthei] 18:18   19 Iohannis] 20:21-3



322 3.1 Dialogus

Spiritum sanctum: quorum remiseritis peccata, remittuntur eis, et quorum 20

retinueritis, retenta sunt”; et cum omnibus dixit Matthei ultimo, “Euntes ergo
docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris”, et cetera ; et cum
omnibus dixit, ut legitur Marci ultimo, “Euntes in mundum universum predicate
evangelium omni creature. Qui crediderit et baptizatus fuerit salvus erit”, et
cetera. In omnibus hiis videtur Christus apostolos ab aliis fidelibus ovibus 25
distinxisse et eos a potestate Petri penitus exemisse, quia cum verba illa,
“Pasce”, et cetera, dicta Petro fuerint generalia et generali deroget speciale,
Extra, De rescriptis, c. 1o, sequitur quod illis verbis generalibus dictis Petro
derogatum est specialiter quoad apostolos, quibus Christus dedit specialiter
potestatem eandem quam Petro, sicut per predicta patet, ut videtur. 30

Magister: Hec responsio impugnatur, quod licet Christus dederit ceteris aposto-
lis aliquam potestatem specialem, numquam tamen concessit eis potestatem
generalem vel equalem potestati Petri. Verbo enim generaliori usus est in prefi-
ciendo Petrum, scilicet verbo pascendi, quod communius est quam verbum
docendi vel baptizandi aut aliud tale, qualibus verbis usus est in concedendo 35
potestatem aliis apostolis. Et ideo quamvis aliquando distinxerit Christus inter
apostolos et alias oves suas ac ipsos quoad aliquid exemerit aliquo modo a
potestate Petri, tamen quando dixit Petro, “Pasce”, et cetera, ipsum preficiendo
omnibus, non distinxit inter ipsos et alios. Et ideo ipsos non exemit nec manere
exemptos voluit seu liberos a potestate Petri, nisi quantum ad illa que expressit 40
in concedendo eis potestatem specialem. Propter quod non fuerunt exempti a
potestate Petri, nisi quantum ad officium predicacionis, baptizandi, ligandi et
solvendi a peccatis, et si qua alia Christus expressit quando eis contulit aliquam
potestatem. Cum ergo dicis quod mandatum speciale derogat generali, concedi-
tur quantum ad ista que exprimuntur in speciali mandato, non quantum ad alia. 45
Et ideo mandatum datum apostolis de baptizando, predicando, docendo, solven-
do et ligando derogabat mandato illi dato Petro, “Pasce oves meas”, quantum ad
illa solummodo que Christus iniunxit apostolis. (Et tamen non in casu omni,
quia si in huiusmodi excessissent, racione delicti eciam quoad illa fuissent
subiecti Petro, quia exempti racione delicti sorciuntur forum, et “privilegium 50

21 ergo]  omitted Ed   27 generali]  generale Fr Ly | speciale]  speciali Ly   31 ceteris]  omitted Ed
33 potestati]  potestate Pz   35 qualibus]  Fr: qualibet Mz, quibus Ed   36 potestatem]  in added Ed
37 quoad]  ad MF   41 Propter quod]  propterea Ed   44 generali]  hinc quod MF | conceditur]  in
generali added MF   49 in]  omitted Ed

21 Matthei] 28:19   23 Marci] 16:15-16   28 c. 1] X 1.3.1, col. 16



323Liber 4, Capitulum 9

meretur amittere qui permissa sibi abutitur potestate”, Extra, De regularibus, c.
Licet, et 11a, q. 3a, Privilegium.)

Discipulus: Ista impugnacio contra veritatem militare videtur, quia apostoli non
solum fuerunt predicatores et doctores habentes potestatem baptizandi, ligandi
et solvendi, sed eciam fuerunt a deo consitituti pastores, teste Apostolo, qui ad55
Ephesios 4o, loquens de Christo, ait, “Et ipse dedit quosdam quidem apostolos,
quosdam autem prophetas, alios vero evangelistas, alios autem pastores et
doctores”. Ex quibus verbis colligitur quod Christus ita constituit alios apostolos
pastores sicut Petrum, et per consequens vocaliter vel sentencialiter ita dixit
cuilibet alii apostolo, “Pasce oves meas”, sicut Petro. Ex quo concluditur quod60
omnem potestatem importatam per verbum pascendi dedit aliis sicut Petro, quia
talem potestatem nullis magis dedit quam apostolis. Ergo apostoli eandem
auctoritatem habuerunt in omnibus cum Petro.

Magister: Huic obieccioni tue respondetur quod Christus, qui eciam nunc
ecclesiam non desinit invisibiliter gubernare secundum Apostolum, quosdam65
mediante Petro constituit pastores. Nec apostolus dicit quod Christus dedit
absque ministerio Petri quosdam pastores, sed quod dedit pastores, quia dedit
eos mediante ministerio et auctoritate Petri, quod verum est.

Capitulum 9

Discipulus: Dic nunc breviter quomodo respondetur ad auctoritatem Apostoli et
glosse que adducuntur ad probandum equalitatem specialiter beati Pauli ad
Petrum.

Magister: Ad omnes illas auctoritates respondetur per ea que dicta sunt prius,5
quia licet alii apostoli a beato Petro non fuerint constituti a Christo pastores
universalis ecclesie nec super universalem ecclesiam habuerint potestatem
eandem quam habuit Petrus, tamen beatus Paulus officium predicacionis habuit
immediate a Christo. Quod officium antequam vidisset Petrum vel Petrus sciret
ipsum fuisse conversum exercuit, quia de ipso scribitur Actuum 9o, “Surgens10
baptizatus est, et cum accepisset cibum confortatus est. Fuit autem cum discipu-
lis qui erant Damasci per dies aliquot. Et continuo ingressus Paulus in synagogis
predicabat Iesum, quoniam hic est filius dei”. Et quod tunc nullam auctoritatem

51 permissa] concessa S   52 et]  omitted MF   54 solum]  solummodo Ed   55 qui]  omitted Ed
57 alios autem]  et alios Ed   66 mediante]  immediate MF, mediate Frb   9.7 habuerint]  habuerunt
MF   12 ingressus Paulus] omitted S

52 Licet] X 3.31.18, col. 576 |  Privilegium] C.11 q.3 c.63, col. 660   55 ad Ephesios] 4:11
9.3 adducuntur] 3.79    5 prius] cf. 6.27 ff.   10 Actuum] 9:18-20



324 3.1 Dialogus

habuerit predicandi a Petro videtur per illa que sequuntur cum dicitur, “Cum
autem venisset in Ierusalem tentabat se iungere discipulis, et omnes timebant 15
eum, non credentes quod esset discipulus. Barnabas autem apprehensum illum
duxit ad apostolos, et narravit illis quomodo in via vidisset Dominum, et quia
locutus est ei, et quomodo in Damasco fiducialiter egerit in nomine Iesu”.

Quod autem dixit Apostolus sibi creditum esse evangelium prepucii sicut
Petro circumcisionis, dicunt quidam hoc non esse dictum ab Apostolo quia 20

Paulus fuerit tantum doctor et predicator gencium, Petrus solummodo Iudeorum,
cum hoc scripture canonice repugnare apertissime videatur. Uterque enim
auctoritatem et potestatem habuit predicandi tam prepucio quam circumcisioni,
hoc est tam gentibus quam Iudeis, et aliquando uterque predicavit utrisque. Et
de Paulo quidem manifeste patet Actuum 9o et 13o et 14o quod predicavit Iudeis; 25
quod autem fuerit eciam doctor gencium ipse in epistolis suis asserit, quod
eciam de ipso apostolica testatur historia. De Petro eciam patet idem: predicavit
enim Iudeis, ut ex multis locis liquet, qui gentibus, scilicet Cornelio et aliis,
sicut patet Actuum 10o, predicavit. Sed ideo dicit apostolus sibi creditum esse
evangelium prepucii et Petro circumcisionis quia Paulus magis erat intentus 30
conversioni gencium et Petrus conversioni Iudeorum. Ita ut sepe et in diversis
provinciis predicaverit dumtaxat Iudeis teste Eusebio in Ecclesiastica historia,
qui libro 3o, c. 2o, ait: “Petrus Pontum et Galatiam, Bithyniam, Cappadociam
ceterasque confines provincias Iudeis dumtaxat predicans circumisse deprehen-
ditur”. Et tamen sibi licebat gentibus predicare quemadmodum Paulo fuit 35
licitum predicare Iudeis, quod glossa quam predicti opinantes in responsione
nunc tractata adducunt asserit manifeste, dicens: “Ita tamen dispensacio distri-
buta est illis ut eciam Petrus gentibus predicaret si causa fecisset et Paulus
Iudeis”, quod eciam ex Ecclesiastica historia asserente quod Petrus et Paulus
Romanam fundaverunt ecclesiam, sicut  postea  dicetur, colligitur evidenter. 40
Cum autem dicit glossa ista evangelium prepucii “ita principaliter” esse credi-
tum Paulo sicut evangelium circumcisionis Petro, respondetur quod hoc dicit
glossa propter hoc, quod Christus immediate credidit Paulo officium predicandi
et sine Petro, ita quod officium predicandi non habuit a Petro; et tamen Paulus

22 videatur]  videantur Fr Pz   25 et1]  Knysh: 7 W   27 de ipso]  ipse de Ed   28 qui] in added MF
gentibus]  omitted Ed   34 ceterasque]  cetera sed Ly   35 tamen]  cum MF   38 fecisset]  exegisset
Ed   40  postea ]  post Ed | dicetur]  diceretur MF   43 credidit]  tradidit Ly

14 dicitur] Acts 9:26-27   19 dixit] 3.79    25 Actuum] 9:20, 13:5, 14:1   26 asserit] cf. 1 Tim. 2:7
29 Actuum] 10:34 ff   33 ait] Eusebius, tr. Rufinus, p. 189   37 adducunt] 3.84   39 Ecclesiastica
historia] II.xxv.7-8, tr. Rufinus, p. 179   40  postea ] Possibly  18.61, though the passage quoted
there does not say that Peter and Paul founded the Roman Church.   41 dicit] 3.82



325Liber 4, Capitulum 10

quodammodo erat subiectus Petro, eciam quantum ad predicacionis officium,45

quia si in officio sibi a Christo commisso excessisset fuisset corrigendus a Petro.

Cum autem accipitur in responsione prefata quod nec Paulus nec alter
sanctus potuerit aliunde assumere populum Iudaicum specialiter et principaliter
fuisse Petro commissum nisi ex eo quod Christus illi dixit, “Pasce oves meas”,
respondetur quod Paulus plura dixit de Christo et apostolis que ex canonicis50
novi testamenti scripturis non accepit. Dixit enim 1a ad Corinthios 15o, “Deinde
visus est”, scilicet Christus, “plus quam quingentis simul”, et ut legitur Actuum
20o, “Beacius est magis dare quam accipere”, et tamen ista in scripturis novi
testamenti prioribus non habentur. Sic eciam potuit dicere de beato Petro,
tamquam ille qui gestorum Petri pro magna parte habebat noticiam, quod sibi55
erat creditum evangelium circumcisionis, quamvis nec ex illo verbo, “Pasce
oves meas”, nec ex aliquo alio quod aliquis scripserit ante eum, acceperit.

Capitulum 10

Discipulus: Quia sicut antea dixi, multi vel omnes tenentes Christum constituis-
se beatum Petrum caput et principem aliorum apostolorum per illa verba Christi,
“Pasce oves meas”, hoc principaliter probare conantur, ideo illa verba volo
adhuc amplius discuti, ut melius intelligam veritatem eorum. Videtur igitur5
primo quod, sicut alii innuunt, per illa verba probari non potest quod beatus
Petrus fuerit constitutus princeps et prelatus quorumcumque, quia verbis et
exemplis et eciam subsidio corporali potest quis pascere alios quamvis super eos
nullam habeat auctoritatem omnino. Ergo per hoc quod dixit Christus Petro,
“Pasce”, et cetera, nullam ei auctoritatem super alios pascendos commisit10
omnino.

Magister: Videtur quampluribus quod ista responsio minime satisfacit. Nam
sicut in concessione beneficii vel privilegii concessio indefinite et simpliciter
facta intelligitur generaliter (Extra, De privilegiis, Quia circa), sic eciam com-
missio potestatis vel officii indefinite et simpliciter facta debet intelligi univer-15
saliter — ut scilicet omnia intelligantur esse concessa seu commissa que non
sunt prohibita, et de quibus est eadem committendi vel concedendi racio, et de
quibus non est verisimile seu probabile quod committens seu concedens ea in

47 responsione]  racione Ly   52 quingentis] fratribus added S   53 Beacius]  beatus Pz   56 nec]
omitted MF   57 scripserit]  Scott: acceperit W | acceperit]  Scott: scripserit W   10.10 pascendos]
pascendo Ed   13 vel]  omitted Ed   15 universaliter]  omitted MF   17 racio]  omitted MF

46 corrigendus] cf. 8.48    47 accipitur] 3.86   51 1 ad Corinthios]15:6   52 Actuum] 20:35
10.2 antea] c. 3   6 innuunt] cf. 3.29   14 Quia circa] X 5.33.22, col. 865; cf. gloss, Casus, col. 1825



326 3.1 Dialogus

speciali minime commisisset seu concessisset; quia qui nichil excipit et potuit
excipere totum concessisse seu commisisse videtur, ut sacri canones protestan- 20
tur. Sed Christus in verbis illis, “Pasce oves meas”, aliquid importatum per
verbum pascendi commisit beato Petro et iniunxit. Ista autem commissio seu
iniunccio indefinite et simpliciter facta fuit. Ergo omnia intelliguntur esse
commissa que non inveniuntur prohibita, et de quibus est eadem racio commit-
tendi, de quibus non est verisimile seu probabile quod ipsa committens in 25

speciali minime commisisset.

Sed per verbum pascendi non solum importatur pascere alios verbo et
exemplo ac subsidio corporali, sed eciam potestative et cum auctoritate, preser-
tim secundum quod verbum pascendi in scripturis sacris et exposicionibus
sanctorum patrum accipitur. Quod copiose posset ostendi, sed sufficiat pauca 30
adducere. Ait itaque Ezechiel, immo Dominus per Ezechielem prophetam, 34o

c., dicens: “Ve pastoribus Israel, qui pascebant semetipsos”, et post, “Quod
infirmum fuit non consolidastis, et quod egrotum non sanastis, quod confractum
non alligastis, et quod abiectum est non reduxistis, et quod perierat non que-
sistis”. Errantes autem oves ad gregem reducere, perditas querere et reportare 35
inventas spectat ad potestatem habentem super oves. Et veritas ipsa, ut habetur
Iohannis 10o, ait: “Qui autem intrat per ostium, pastor est ovium. Huic enim
ostiarius aperit, et oves vocem eius audiunt, et proprias oves vocat nominatim, et
educit eas. Et cum proprias oves emiserit, ante eas vadit: et oves illum
sequuntur”. Ex quibus verbis Christi ac aliis que sequuntur, colligitur quod 40
pastor fidelium Christi pastori ovium irracionabilium quantum ad officium
assimilatur. Sed ille ex officio aliquam habet superioritatem et potestatem super
oves domini sui. Ergo eciam pastor ovium Christi, que sunt fideles, ex officio
potestatem et auctoritatem habet super easdem. Quod in exposicionibus et
assercionibus sanctorum patrum tam patenter invenitur quod hoc probare per 45
ipsos videtur omnino superfluum.

Ergo Christus <sibi> per verba illa, “Pasce oves meas”, aliquam potestatem
super oves suas beato Petro commisit: presertim cum non inveniatur prohibuisse
sibi omnem penitus potestatem et auctoritatem; fuit eciam eadem racio conce-
dendi sibi auctoritatem aliquam et potestatem super oves et committendi sibi 50

19 qui]  quia Mz, omitted Pz   24 committendi] committenda Mz   28 auctoritate]  pertinent
importantur added MF   30 posset]  possit MF   35 ad…perditas]  omitted Ed   37 enim] omitted S
38 et3]  omitted Pz   41 ovium] omnium Mz   45 patenter]  et evidenter added Ed   47 Ergo]  omitted
MF | Christus] Scott: Christus sibi W   50 oves]  Fr: omnes W

20 sacri canones] See gloss, X 1.7.2, s.v. non invenitur, col. 215   31 Ezechiel] 34:2, 4   37 Iohannis]
10:2-4



327Liber 4, Capitulum 11

pascere oves Christi bonis verbis et exemplis, quia ita indigebant rectore et
potestatem habente super ipsas sicut indigebant edificando eas bonis verbis et
exemplis; et ideo non est verisimile nec probabile quod talem potestatem sibi in
speciali minime concessisset. Ex quibus relinquitur quod Christus aliquam
potestatem per illa verba concessit et commisit beato Petro.55

Capitulum 11

Discipulus: Hic possem allegando ex dictis infirmare quod Christus omnem
eciam potestatem, ac plenitudinem potestatis talem qualem pape attribuit prima
sentencia supra, primo huius 1o c., recitata, super oves suas commisit Petro, ex
quo illa commissio fuit indefinite et simpliciter facta; sed de hoc postea confe-5
ram tecum. Ideo ad aliam allegacionem ad probandum quod per illa verba,
“Pasce”, et cetera, Christus non constituit Petrum superiorem aliis apostolis me
converto. Videtur itaque quod sepe indefinita non equipollet universali, sed
potest verificari eciam pro uno singulari. Cum ergo Christus indefinite dixerit,
“Pasce”, et cetera, hoc potest intelligi de aliquibus ovibus, absque hoc quod10
intelligatur de omnibus, et per consequens absque hoc quod intelligatur de
apostolis. Non ergo per illa verba potest ostendi quod beatus Petrus fuit superior
reliquis apostolis.

Magister: Putant quidam quod huic allegacioni potest faciliter responderi. Nam
licet tam in iudicativis quam in aliis [scripturis] non semper verbum indefinite15
prolatum generaliter debeat intelligi, tamen quando alicui committitur potestas
super aliquos, verbum indefinite prolatum generaliter debet intelligi, ut nullus
tunc intelligatur exceptus nisi per alia possit probari exceptus. Cuius racio
assignatur, quia, sicut iudices non debent esse incerti, quia de similibus simile
iudicium est habendum, ergo quando committitur potestas seu prelacio alicui20

super aliquos per verbum indiffinite prolatum, quemadmodum nec procuratores
nec tutores nec arbitri (sicut testantur leges tam canonice quam civiles, et racio
hoc suadet), ita et prelati et subditi non debent esse incerti; immo omnes quibus
idem est commune debent intelligi, nisi aliunde possit ostendi quod aliqui sint
excipiendi. Aliter enim subditi in illo casu essent incerti. Ergo per illa verba,25
“Pasce oves meas”, omnes fideles Christi debent intelligi ne oves pascende a
Petro sint incerte, nisi de aliquibus aliunde ostendatur quod sint excepte. Quod
52 indigebant] pastore qui added Ed | eas]  omitted Ed   53 exemplis] Christi oves pavisset added Ed
11.2 Hic]  sic Pz   4 supra]  omitted Ed   5 fuit]  omitted Ed | facta]  est added Ed   10 ovibus]  et
added Pz, eciam added Ly   15 iudicativis] Scott: iudicatis W | aliis scripturis] Scott: aliis gap Mz,
aliis W   21 indiffinite]  omitted Ly | prolatum]  tantum indefinite debet intelligi added Ly

11.11 de apostolis] cf. 8.10    15 indefinite] See above, 1.2.12   22 testantur] cf. gloss to X 1.43.12,
s.v. legali, col. 517



328 3.1 Dialogus

de apostolis ostendi non potest, sicut dicunt multi respondentes ad omnes allega-
ciones quibus ostenditur quod apostoli erant a potestate Petri excepti.

Capitulum 12

Discipulus: Allegacionem qua probatur quod Petrus fuit superior ceteris aposto-
lis per hoc quod Christus sibi dixit, “Pasce oves meas”, diffuse tractavimus. Ideo
ad allegacionem aliam pro assercione eadem te converte.

Magister: Hoc tali modo probatur. 5

Christus singulariter dixit Petro, “Et ego dico tibi quia tu est Petrus, et
super hanc petram edificabo ecclesiam meam, et porte inferi non prevale-
bunt adversus eam; et tibi dabo claves regni celorum”, et cetera. Per que
verba Christus expresse videtur pronunciasse beatum Petrum futurum
caput et fundamentum ecclesie, presertim mortuo Christo. 10

Discipulus: Quidam precedens motivum nituntur repellere eciam ad hoc; tali
modo respondent, dicentes

caput et fundamentum ecclesie unicum esse et fuisse ordinacione imme-
diata dei, et hoc Christum, apostolorum vero neminem, eciam in absencia
Christi, quemadmodum per scripturam indubie (ut dicunt) convincunt, 15
prout recitatum est supra primo huius c. 3o. Cum igitur dicitur, “Super
hanc petram”, et cetera, dicunt secundum glossam et asserunt, “‘Super
hanc petram’, id est super Christum, in quem credis”. Ubi glossa inter-
linearis addit, “‘Tu es Petrus’, id est, a me petra, ita tamen ut michi
retineam fundamenti dignitatem”. Petrum autem vocavit eum Christus, id 20
est constantem in fide. Quod isti non negant, qui et dicunt quod esto quod
aliis constancior et merito perfeccior, non propter hoc dignitate prior, nisi
tempore forte. Quod confirmatur per Augustinum dicentem in libro
Retractacionum: “Dixi in quodam loco de apostolo Petro quod in illo
tamquam in petra edificata sit ecclesia. Sed scio me postea sepissime sic 25
exposuisse quod a Domino dictum est, ‘Tu es Petrus, et super hanc
petram edificabo ecclesiam meam’, ut super hunc intelligeretur quem
confessus est Petrus, dicens, ‘Tu es Christus, filius dei vivi’, ac si Petrus

12.9 expresse…pronunciasse] expressisse videtur S   11 Quidam]  quod MF   15 convincunt]
coniungunt MF   16 huius]  huiusmodi MF   18 interlinearis]  S (cf. 19.4): nichil W    20 eum]  S:
omitted W   21 fide]  fidem MF   22 constancior]  fuerit added Ed   24 in1] S W: omitted Augustine
25 edificata]  S W: fundata Augustine   27 ut]  et Ed   28 si]  S W: sic Augustine

12.6 Christus…10 Christo] Marsilius, II.xxvii.2 |  dixit] Mat. 16:18-19   13 caput…40 Iesus] cf.
Marsilius, II.xxviii.5. Ockham has changed first person singular to third person plural.    16 primo
huius c. 3]  The text of Marsilius reads “16 et 22 huius”, i.e. Defensor II.xvi and xxii.   17 glossam]
Glossa interlinearis to Matthew 16:18 (Previté-Orton)   18 glossa interlinearis] Rather, Glossa
ordinaria to Mat. 16.18 (Previté-Orton)   23 Augustinum] Retractationum I.20, CCSL, vol. 57, p.
62; cf. Catena aurea, on Matthew 16:18 (Previté-Orton)



329Liber 4, Capitulum 12

ab hac petra appellatus personam ecclesie figuraret que super hanc
petram edificatur. Non enim dictum est illi, ‘Tu es petra’, sed ‘Tu es30
Petrus’. Petra autem erat Christus, quem confessus est Simon, sicut ei,”
Christo scilicet, “tota ecclesia confitetur, dictus est Petrus”. Et potest
huius racio assignari secundum scripturam, quoniam Petrus, quamdiu
viator extitit, errare potuit et peccare per sui arbitrii libertatem; unde
Christum negasse legitur et quandoque ad veritatem evangelii ambulasse35
non recte. Tale autem non poterat esse fundamentum ecclesie, sed ille
solus fuit Christus, ut apparet 1a ad Corinthios 3o, qui aberrare non potuit,
eo quod ab instanti sue concepcionis impeccabilis fuerit confirmatus.
Unde Apostolus, ubi supra: “Fundamentum enim aliud nemo ponere
potest preter id quod positum est, quod est Christus Iesus”.40

Et quod addebatur, “Tibi dabo claves regni celorum”, nullam Petro super
reliquos apostolos auctoritatem tribuit, quoniam hanc eandem iudicia-
riam potestatem ceteris apostolis tribuit secundum Ieronimum et Raba-
num, quorum glossas alibi inducunt; amplius, quoniam Christus potesta-
tem clavium illi non videtur tradidisse per hec verba. Inquit enim, “Tibi45
dabo”, quod sonat futurum, non dixit, “do”. Sed Iohannis 20o

indifferenter omnibus dixit, “Accipite Spiritum sanctum, et quorum
remiseritis peccata”, et cetera. Esto tamen quod Petrus hiis verbis
potestatem hanc recepisset, non concluditur ex hoc nisi quod tempore
prius fuerit pastor institutus. Et quod illi singulariter has tradidit Christus50
claves, signare voluit ecclesie unitatem in fide, ad quam fideles invitavit
Christus per singularem clavium tradicionem sive promissionem, ut
glossa dicit. Vel fortasse quia Christum dei filium esse primum
constanter et manifeste confessus est, primum tempore dotatur clavibus
et honoratur, aut honorari promittitur, ut sic eciam confitendi Christum55
palam et constanter per huius premium vel promissum ceteris preberetur
exemplum. Non tamen propter hoc convincitur ipsum fuisse ceteris
dignitate seu auctoritate priorem, quamvis hoc plures glossatorum dicere
videantur a se, non habentes hoc ex scriptura. Significat autem
infallibiliter (ut dicunt) eos verum dicere evangelii series, que habetur60
Matthei 20o et Luce 22o, ubi Christus, quesitum hoc aperte diffiniens,
dixit nullum ipsorum esse superiorem aliis (facta enim erat contencio
inter eos quis eorum esset maior). Et idem Matthei 23o, ad quos sic inquit

31 est] omitted S | ei]  enim Ed, eum Augustine   32 potest] de added Ed   33 huius]  S: hec M, hoc
Fr Ed   37 potuit]  S: potest W   38 impeccabilis]  Fr S: eciam peccabilis Mz, eciam Ed
44 quoniam]  omitted Ly   50 tradidit] tradiderit S   55 promittitur] permittitur W   59 Significat]
signat MF   60 dicere] sequens added S | habetur] eiusdem added S   63 idem] idemque S

37 1 ad Corinthios] 3:11   41 Et... Galatas 2] cf. Marsilius, II.xxviii.6 |  addebatur] Mat. 16:19
44 alibi] Marsilius, II.vi.3   46 Iohannis] 20:22   53 glossa] cf. Catena aurea, on Matthew 16:18
(Previté-Orton); quoted Marsilius, II.xxvii.2   61 Matthei] 20:24–8 |  Luce] 22:24–30   63 Matthei]
23:8



330 3.1 Dialogus

Christus: “Vos autem”, invicem supple, “nolite vocari rabbi; unus est
enim magister vester; omnes autem vos fratres estis”. “Omnes autem 65
fratres”, id est equales; non ergo excepit aliquem. Et est mirandum si
magis credere debeamus auctoritati glossatoris quam Christi, quicumque
fuerit ille glossator, eciam sanctus, et maxime cum hoc non dicat
tamquam glossator sed proprio sensu. Series enim scripture tam
manifesta est quod glossa non eget in hoc. Amplius, ipsi glossatores 70
oppositum dicunt, exponentes apostolum ad Galatas 2o.

Hec est priorum responsio. Quam incipe improbare, et qualiter ad motiva
que pro se adducit valeat responderi, secundum aliquorum opinionem, studeas
enarrare.

Capitulum 13

Magister: Sunt quidam qui predicta opinantes, quoad totam interpretacionem
seu exposicionem prescriptorum verborum Christi, specialiter de temeritate et
presumpcione nituntur arguere, quia esto (ut dicunt) quod precise per illa verba,
“Tu es Petrus”, et cetera, nude intellecta, non posset patenter contra protervos 5

ostendi quod Petrus erat superior aliis apostolis, tamen per ipsa et alia verba
scripture canonice et exposiciones seu asserciones probatorum virorum probari
potest quod illa verba Christi sic debent intelligi ut credatur per ipsa tunc prima-
tus super omnes fideles fuisse Petro promissus. Et esto quod non esset necesse
credere viris, quantumcumque probatis, post scriptores scripture canonice in hiis 10
que pure sunt sciencie seu pericie, tamen omnino esset temerarium reputandum
tam probatis viris, presertim illis qui discipuli apostolorum fuerunt a quibus
intellectum scripture canonicum audierunt vel vicini apostolorum operibus
extiterunt, absque infallibili probacione contradicere, quoquomodo intellectum
contrarium affirmando. Quamvis enim, ut leges civiles astruunt et glossa 24a, q. 15
1a, super capitulum Pudenda, notat, “Nichil est ita indubitatum quin sollicitam
recipiat dubitacionem” et eciam contradiccionem, et ideo contra multorum
verborum scripture sacre catholicum sensum multa possunt obici et adduci
eciam apparenter (nam secundum beatum Clementem, ut recitatur dist. 37a, c.
Relatum, “Sunt multa verba in scripturis divinis que possunt trahi ad eum 20
sensum quem sibi unusquisque presumpserit”), tamen hoc fieri minime debet,

66 excepit]  excedit Ed | mirandum]  S: miraculum Mz, mirum Fr, ridiculum Ed | si] quod Ed
67 glossatoris] S: glosse W   70 glossa] glossatore S | Amplius] quoniam et added S   72 Hec]  hoc
Ed | priorum]  prior Ed | incipe]  niteris Pz, nitaris Ly   13.15 Quamvis]  Kilcullen: quam MF, quia
Ed   16 sollicitam]  solitam MF   17 ideo]  non MF   19 ut]  Ly: eciam W   20 possunt]  possent Ed
21 presumpserit] sponte presumit S

71 dicunt] above, 1.122   13.15 Quamvis…25 asserere2] See on the website  31TextProblems.html
glossa] gloss to C.24 q.1 c.33, s.v. notissimum, col. 1401   20 Relatum] D.37 c.14, col. 139



331Liber 4, Capitulum 14

quia, ut dicit ibidem beatus Clemens, “Ex ipsis scripturis sensum capere veritatis
oportet. Et ideo oportet ab eo scienciam discere scripturarum, qui eam a
maioribus secundum veritatem sibi traditam servat, ut et ipse possit eam quam
recte suscepit competenter asserere”. [Oportet ergo asserere] intellectum verbo-25
rum Christi cum dixit, “Tu es Petrus”, et cetera, qui accipi ex scripturis potest ut
eas intelligunt precipue viri probati qui eum a maioribus, et precipue ab aposto-
lis, didicerunt. Et esto, sicut tactum est, quod non esset simpliciter necessarium
credere eis, tamen horribilis et omnino stulta esset temeritas contradicere ipsis,
maxime absque infallibili racione que eciam adversarios et viros intelligentes30
aperte convinceret. Cum autem predicti opinantes contra intellectum memorato-
rum verborum Christi a viris probatis, eciam aliquibus qui apostolorum discipuli
extiterunt et ab eis in scripturis divinis edocti fuerunt.

Capitulum 14

Discipulus: Circa responsionem predictam, quam allegando esse temerariam
ostendisti, nitaris nunc probare circa intellectum illorum verborum Christi, “Tu
es Petrus”, et cetera, quod credere teneamur aliis quam scriptoribus scripture
canonice.5

Magister: Hoc ut quibusdam apparet tali modo probatur. Fide dignis viris omni
excepcione maioribus est credendum in hiis que, vocaliter seu sentencialiter,
cognovisse se asserunt per se ipsos vel per alios quibus credere tenebantur, seu
que dicuntur tamquam a se cognita altero modorum illorum. Talia enim taliter
cognita, quamvis ad ea que sciencie sunt valeant pertinere, tamen aliquo modo10
eciam spectare possunt ad ea que facti sunt, vel saltem cognicio qua asseruntur
cognosci inter ea que facti sunt computari potest. In hiis autem que facti sunt
fide dignis viris est credendum, ut probatum est 3o huius c. 23o. Aliter enim pro
veracibus et fide dignis minime haberentur, quod irreverencia dampnabili non
careret. Sed fide digni viri omni excepcione maiores sentencialiter asserunt se,15
non per raciocinacionem vel studium seu meditacionis virtutem sed per seipsos
vel alios quibus credere tenebantur, cognovisse predicta verba Christi, “Tu es
Petrus”, et cetera, sic debere intelligi ut per ea intelligatur primatus super

23 oportet1] omitted Friedberg (but see Friedberg's variants) | scripturarum]  S: omitted W   24 et]  S:
omitted W   25 suscepit]  suscipit Ed | asserere1] et added Ed | asserere1…asserere2] Scott: asserere W
26 qui]  que MF | ut]  et MF   27 eum]  eam MF   29 tamen]  ?cum Mz Pz   31 Cum…33 fuerunt]
omitted Ly   32 a] omitted MF | eciam]  et Pz   33 fuerunt] hic deficit aliqua pars huius capituli
added MF   14.2 Circa]  contra MF   4 quod]  omitted MF | teneamur]  tenemur Ed   8 se2]  omitted
Ed   9 cognita]  tamquam added MF   11 eciam] Kilcullen: autem MF; omitted Ed   13 23] 22 W
15 excepcione]  accepcione Mz

14.2 predictam] 12.12 ff   13 c. 22] Above, 3.23.40



332 3.1 Dialogus

apostolos et omnes alios fideles fuisse beato Petro datus vel commissus a Chris-
to. Plures enim fide digni et probatissimi viri qui fuerunt apostolorum discipuli, 20
vel per apostolorum discipulos in literis sacris instructi, predictum intellectum
illorum verborum Christi asseruerunt expresse. Omni autem probabilitate carere
videtur quod viri studiosi et literati, sacrarum scripturarum indagatores solertis-
simi, cum beato Petro et aliis apostolis et apostolorum discipulis fuerunt conver-
sati et predictorum verborum Christi verum ab ipsis non didicerunt intellectum, 25

presertim cum verus intellectus ipsorum ad sciendum cui (vel quibus) tamquam
prelato (vel prelatis) fideles obedire deberent, et cui tamquam prelato summo
instituto a Christo parere tenerentur, fuerit necessarius toti ecclesie Christi. Non
enim sunt oves extra periculum ignorantes quem tamquam verum pastorem
debeant sequi. Multo autem improbabilius videtur quod huiusmodi viri, aposto- 30
lorum vel discipulorum ipsorum discipuli, falsum circa predicta verba Christi
docuerint intellectum. Et ita debent tenere fideles quod ille est verus intellectus
predictorum verborum Christi quem apostolorum discipuli et a discipulis
apostolorum edocti firmiter asserebant, quia illum intellectum non acceperunt
solummodo per raciocinacionem, ipsum ex verbis illis tantummodo concluden- 35
do, sed acceperunt eum ab apostolis, qui eos verum intellectum ipsorum sollicite
docuerunt tamquam necessarium toti ecclesie dei. Et ideo dixerunt eum, non
tamquam notum eis per viam sciencie seu raciocinacionis, sed tamquam expres-
sum eis et doctum ab apostolis, quibus credere tenebantur, quia apostoli verum
intellectum eorundem verborum certissime agnoscebant. Propter quod dicere 40
viros fide dignos et probatos, apostolorum discipulos vel a discipulis apostolo-
rum edoctos, docuisse falsum intellectum illorum verborum est dicere ipsos, non
per raciocinacionem sophisticam deceptos, sed scienter fuisse mentitos, quia
scienter dixissent intellectum contrarium illi quem ab apostolis didicerunt: quod
non est vacuum irreverencia et blasphemia detestanda. 45

Capitulum 15

Discipulus: Aliquorum fide dignorum et probatorum testimonia qui fuerunt
apostolorum discipuli, vel ab eorum discipulis saltem mediate instructi, asseren-
cium sepe dicta verba Christi, “Tu es Petrus”, et cetera, premissum debere
intellectum habere audire desidero. 5

28 tenerentur] Fr: minime tenerentur W | necessarius]  necessarium MF   31 vel]  et Ed   37 dixerunt]
didicerunt Ed   39 doctum]  Kilcullen: dictum W   42 illorum]  omitted Ed | non]  omitted MF
15.2 fuerunt]  fuerint Ed

15.4 premissum] c. 14



333Liber 4, Capitulum 15

Magister: <Hoc> Anacletus papa — qui fuit apostolorum discipulus et ab ipsis
apostolis, immo a beato Petro, in divinis scripturis instructus, de quo improba-
bile omnino videtur quod nesciret an Petrus reputaret se super alios apostolos
superioritatem habere et qualiter Petrus intellexerit verba Christi premissa, et de
quo nullatenus est credendum quod falsum intellectum eorundem verborum10
scienter docuerit et in scripturis reliquerit — eundem intellectum verborum
illorum patenter astruit et expresse. Qui, ut habetur in decretis, dist. 22a, c.
Sacrosancta, ait: “Sacrosancta Romana et apostolica ecclesia non ab apostolis
sed ab ipso Domino salvatore nostro primatum obtinuit, sicut beato Petro
apostolo dixit, ‘Tu es Petrus’ et reliqua usque ‘soluta sunt in celo’. Adhibita est15
societas in eadem Romana urbe beatissimi Pauli apostoli, vasis eleccionis, qui
uno die unoque tempore cum Petro gloriosa morte coronatus est, et ambo
sanctam Romanam ecclesiam consecraverunt, atque aliis urbibus omnibus in
universo mundo tam sua presencia quam venerando triumpho pretulerunt”. Et
infra, “Inter beatos apostolos quedam fuit discrecio potestatis, et post licet20
omnes essent apostoli, Petro tamen a Domino concessum est (et ipsi inter se
voluerunt id ipsum), ut reliquis omnibus preesset apostolis, et Cephas, id est,
caput et principium, teneret apostolatus”. Ex quibus, ut videtur, patenter habetur
quod secundum Anacletum, qui fuit papa ante Clementem, ut testatur Ecclesias-
tica historia, lib. 2o c. 14o, et qui fuit cum Petro apostolo conversatus, Christus25
illis verbis, “Tu es Petrus”, et cetera, promisit Petro, vel dedit, primatum. Et
quod dederit sibi, vel promiserit, primatum non solum super alios fideles sed
eciam super apostolos patet cum dicat quod inter apostolos erat “discrecio
potestatis”, et quod preerat aliis apostolis non solum de voluntate apostolorum
sed eciam de concessione seu ordinacione Domini, cum dicat, “Licet omnes30

essent apostoli, Petro tamen a Domino concessum est”, et cetera.

Ex prescriptis eciam verbis Anacleti potest accipi alia racio principalis ad
probandum quod Petrus de ordinacione Christi prefuit aliis apostolis. Nam sub
quo intellectu Christus dixerit Petro, ut habetur Iohannis 1o, “Tu vocaberis
Cephas”, Anacletus <hoc> exprimit manifeste cum asserit Petrum fuisse Cephas35
quia “caput et principium” tenuit “apostolatus”. Cum itaque Anacletus vir fuerit

6 Magister]  Scott: Magister hoc W   7 apostolis]  discipulis Ed   9 et2]  omitted Ly   13 et]  id est MF
17 unoque] eodemque S   18 consecraverunt]   omitted MF   19 presencia]  precepta Mz   20 beatos]
Fr S: beatissimos Mz Ed | potestatis] omitted Friedberg, but see Editio Romana in Friedberg, col.
73-4   23 principium] primatum Ed   27 dederit]  dedit MF   28 dicat]  dicit Ed | erat]  omitted MF,
added Frm   35 Anacletus]  Scott: Anacletus hoc W   36 principium]  primatum Ed

13 Sacrosancta1] D.22 c.2, col.73   25 c. 14] Not 2.14 but 3.15; see Eusebius, tr. Rufinus, p. 229.
34 Iohannis] 1:42



334 3.1 Dialogus

eruditus et sanctus et cum Petro apostolo conversatus, verisimile non videtur
quod ignoraverit quomodo Petrus intellexerit illa verba que dixit sibi Christus,
“Tu vocaberis Cephas”. Nec est aliquo modo credendum quod mentiretur scien-
ter, et, in hoc quod per seipsum cognoverit, falsum astrueret, licet crederetur 40
quod in hiis que pure sunt sciencie seu racionis decipi posset. Ergo Anacletus
illorum verborum intellectum, “Tu vocaberis Cephas”, quem habuit Petrus
expressit. Petrus autem illorum verborum verum habuit intellectum. Ergo Ana-
cletus in verbis prescriptis illorum verborum verum protulit intellectum, et per
consequens Christus intendebat quod Petrus vocandus erat Cephas, id est caput 45
et principium aliorum apostolorum, et per consequens tunc erat futurus pastor et
prelatus eorum.

Allegacio suprascripta taliter confirmatur. Moris erat apostolorum et discipu-
lorum ipsorum mox, cum contra veritatem aliqui insurrexerunt errores, ipsos
comprimere et publice confutare, ita ut cuicumque in hoc parcendum minime 50
reputarent: unde et beatus Paulus Petrum, cum non ambularet recte ad evangelii
veritatem, reprehendit, ut legitur ad Galatas 2o. Sed in nulla invenitur historia
vel cronica que a catholicis habeatur quod aliquis apostolus vel discipulus
apostolorum super predicta assercione reprehenderit Anacletum, quorum tamen
tunc temporis plurimi erant heresum et errorum oriencium vigilantissimi et 55

acutissimi correctores et correptores, quorum gesta et scripta ad nostra tempora
pervenerunt. Ergo omni versimilitudine caret quod beatus Anacletus in hoc
erraverit et errare induxerit orthodoxos.

Capitulum 16

Discipulus: Aliquorum aliorum, sed paucorum, testimonia adducas ad proban-
dum quod predictus fuerit intellectus illorum verborum Christi, “Tu es Petrus”
et cetera.

Magister: Hoc sentit Marcellus, papa et martyr, qui propter propinquitatem 5
temporis apostolorum vel discipulorum ipsorum absque omni dubitacionis
scrupulo poterat scire quomodo apostoli et ipsorum discipuli intellexerunt verba
illa Christi. Ait enim, ut habetur in decretis, 24a, q. 1a, c. Rogamus: “Rogamus
vos, fratres dilectissimi, ut non aliud doceatis neque senciatis quam quod a beato

37 apostolo]  omitted Ed   41 sciencie]  consciencie Mz   44 verum]  omitted MF   45 id est]  et Ed
46 principium]  princeps omnium Ed   55 heresum]  heresim Ed | et acutissimi]  omitted Ly
58 errare]  animal in errorem Pz, animas in errorem Ly | orthodoxos]  omitted Ed   16.2 Aliquorum]
orthodoxos aliquorum Pz, orthodoxorum aliquorum Ly

52 Galatas] 2:11, 14   16.3 predictus] c. 14   8 Rogamus1] C.24 q.1 c.15, col. 970 (cf. Hinschius, p.
223)



335Liber 4, Capitulum 17

Petro apostolo et reliquis apostolis et patribus accepistis. Ipse enim est caput10

tocius ecclesie, cui ait Dominus, ‘Tu es Petrus, et super hanc petram edificabo
ecclesiam meam’”.

Idem eciam videtur sentire Cyprianus, martyr, qui eciam propter similem
propinquitatem ad tempora apostolorum non videtur ignorasse quomodo aposto-
li intellexerunt verba illa Christi. Ait enim, ut habetur 24a, q. 1a, c. Loquitur,15
“Loquitur Dominus ad Petrum, ‘Ego dico tibi quia tu es Petrus, et super hanc
petram edificabo ecclesiam meam’. Super unum edificat ecclesiam, et quamvis
apostolis omnibus post resurreccionem suam parem potestatem tribuat, et dicat,
‘Sicut misit me Pater, et ego mitto vos. Accipite Spiritum sanctum’, tamen ut
unitatem manifestaret unitatis eiusdem originem ab uno incipientem sua auctori-20
tate disposuit”.

Ex hiis aliisque quampluribus colligitur quod probatissimi et literatissimi
viri, de vero intellectu scripture sacre maximam curam habentes, qui per dicta
aut scripta apostolorum aut discipulorum ipsorum verum intellectum predicto-
rum verborum Christi certitudinaliter accipere potuerunt, eadem verba Christi25
intellexerunt modo predicto. Quare absque temeritate idem intellectus negari
non potest, presertim cum nullus inveniatur apostolorum discipulus, aut qui
vicinus fuerit eorum temporibus, qui intellectum illum neget aut affirmet contra-
rium.

Capitulum 17

Discipulus: Antequam procedas ulterius dic secundum aliquam opinionem per
que verba inter illa que dixit Christus Petro cum dixit, “Tu es Petrus”, et cetera,
sibi primatum super apostolos et omnes fideles promisit.

Magister: Una est opinio dicens quod Petrus, sicut et quilibet successor, dupli-5

cem habuit potestatem, unam scilicet racione ordinis et aliam racione admini-
stracionis. Hanc duplicem potestatem ponit glossa dist. 21a, super capitulum In
novo. Prima potestas promissa fuit Petro per illa verba, “Tibi dabo claves regni
celorum, et quodcumque ligaveris”, et cetera. Secunda promissa fuit sibi per illa
verba, “Super hanc petram edificabo ecclesiam meam”. Primam autem recepit10

10 apostolo…apostolis]  S: apostolo W   13 similem]  similitudinem Pz
20 manifestaret…incipientem] S (cf. 2.21.26): manifestaret ab uno W  | sua auctoritate]  suam
auctoritatem Ed   26 Quare]  qualiter Pz   17.5 successor]  successorum Ed

15 Loquitur] C.24 q.1 c.18, col. 971   26 predicto] c. 14   17.5 opinio] The opinion that the
pontificate was promised in Mat. 16:19 and given in Jn. 21:15-17 is found in the gloss to D. 21 c.2,
s.v. Tu es Petrus, col. 94-5.   7 glossa] gloss to D.21 c.2, s.v. pari, col. 95   8 illa verba] Mat. 16:19
9 illa verba] Mat. 16:18



336 3.1 Dialogus

ante secundam, quia primam recepit simul cum aliis apostolis, quando Christus
dixit sibi et aliis apostolis, “Accipite Spiritum sanctum; quorum remiseritis
peccata”, et cetera; tunc enim omnes illi potestatem ligandi atque solvendi
receperunt, quia potestas retinendi vel remittendi peccata est potestas ligandi et
solvendi. Secundam autem potestatem recepit quando Christus dixit sibi, “Pasce 15
oves meas”, et licet ista potestas pascendi fuerit data Petro post potestatem
ligandi atque solvendi, tamen absque ipsa potest inveniri. Istam enim potestatem
habet quilibet electus in summum pontificem quamvis non sit sacerdos (qui
solus habet potestatem ligandi et solvendi), et est tunc verus papa quantum ad
hanc potestatem (dist. 23a, In nomine). Et per istam potestatem, quam ultimo 20
percepit Petrus, factus fuit Petrus ceteris omnibus superior et prelatus; et ideo
per illa verba, “Super hanc petram edificabo ecclesiam meam”, fuit primatus
Petro promissus.

Capitulum 18

Discipulus: Intellexi quomodo improbatur responsio suprascripta. Nunc indica
qualiter respondetur ad motiva quibus se munire conatur.

Magister: Ad primum, cum accipiunt ut adductum est supra, c. 12o, “caput et
fundamentum ecclesie unicum esse et fuisse ordinacione immediata dei, et hoc 5
Christum, apostolorum vero neminem”, et cetera, respondetur quod hoc tam
scripture canonice quam expositoribus approbatis scripturarum sanctarum aperte
repugnat. Apocalypsis vero 21o sic habetur, “Murus civitatis habens fundamenta
duodecim, et in ipsis duodecim nomina duodecim apostolorum”. Ex quibus
verbis colligitur quod apostoli fuerunt aut sunt fundamenta militantis ecclesie 10
vel triumphantis: civitas enim illa vel est ecclesia militans vel triumphans, et si
quidem est militans, habetur intentum; si quidem est triumphans, sequitur quod
apostoli multo forcius fuerunt fundamenta ecclesie militantis, quia non magis est
solus Christus fundamentum ecclesie militantis quam triumphantis. Dicere ergo
quod nullo modo fuit aliquis apostolus fundamentum ecclesie aperte sacre 15
scripture repugnat. Hoc eciam assercionibus sanctorum patrum asserencium
beatum Petrum fuisse fundamentum ecclesie et ecclesiam super ipsum fuisse
fundatam et edificatam obviat manifeste. Ait enim Augustinus in sermone “De
cathedra sancti Petri”: “Recte ergo ecclesie natalem sedis illius colunt quam

16 fuerit]  fuerat MF   21 percepit]  precepit Mz   18.3 respondetur]  respondeatur Ed   8 vero]  enim
Ly   9 et…duodecim3] S: nomina W   16 eciam] in Mz   19 colunt]  coluit Ed

12 dixit] Jn. 20:22-23   15 dixit] Jn. 21:17   20 In nomine] D.23 c.1 (see § 6),  col. 78
18.2 suprascripta] 12.12    4 c. 12] cf. 12.12   8 Apocalypsis] 21:14   18 Augustinus] PL, vol. 39, col.
2100 (not now considered authentic)



337Liber 4, Capitulum 18

apostolus pro ecclesiarum salute suscepit, dicente Domino, ‘Tu es Petrus et20

super hanc petram edificabo ecclesiam meam.’ Petrum itaque fundamentum
ecclesie Dominus nominavit. Et ideo digne hoc fundamentum ecclesia colit
supra quod ecclesiastici edificii altitudo consurgit. Unde convenienter psalmus
qui lectus est dicit, ‘Exaltent eum in ecclesia plebis, et in cathedra seniorum
laudent eum’. Bene autem eum Dominus in ecclesia exaltari precepit, quia25
dignum est ut fundamentum hoc in ecclesia honoretur per quod ad celum
ascenditur”. Ecce quod tribus vicibus Augustinus nominat Petrum fundamentum
ecclesie.

Item, Ieronimus super illud Matthei 16o, “Venit Iesus in partes Cesaree
Philippi”: “Quid est hoc quod ait: ‘Et ego dico tibi’? Quia tu michi dixisti, ‘Tu30
es Christus filius dei vivi, et ego dico tibi’, non sermone casso et nullum habente
opus, sed ‘dico tibi’ quia meum dixisse fecisse est. ‘Quia tu es Petrus, et super
hanc petram edificabo ecclesiam meam’. Sicut ipse lumen apostolis donavit ut
lumen mundi appellarentur, et cetera que ex Domino sortiti vocabula sunt; ita et
Simoni, qui credebat in petram Christum, Petri largitus est nomen, ac secundum35
metaphoram petre recte dicitur ei, ‘edificabo ecclesiam meam’ super te”. Ecce
quod secundum Ieronimum Christus dixit Petro, “edificabo ecclesiam meam”
super te. Ergo ecclesia Christi fuit edificata super Petrum. Ille autem super quem
edificatum erat edificium ecclesie potest fundamentum ecclesie appellari, quia
fundamentum est illud super quod erigitur edificium.40

Item, beatus Leo papa, in sermone de festo apostolorum qui incipit, “Om-
nium quidem sanctorum”, ait, loquens de beato Petro, “Iam Anthiochenam
ecclesiam, ubi primum Christiani nominis dignitas est exorta, fundaveras”. Fuit
igitur beatus Petrus fundamentum ecclesie Anthiochene, et eadem racione
Romane.45

Item, beatus Maximus in sermone qui incipit “Gloriosissimos” ait, “Hic est
Petrus, cui Christus Dominus communionem sui nominis libenter indulsit. Ut
enim, sicut Apostolus docuit, petra erat Christus, ita per Christum Petrus factus
est petra, dicente ei Domino, ‘Tu es Petrus, et super hanc petram edificabo
ecclesiam meam’. Nam sicut in deserto, Dominico sicienti populo, aqua fluxit e50

22 Dominus]  S:  omitted W   23 quod] S: quam W   25 Bene autem]  S: dum W | Dominus] deus S
26 ad]  S: omitted W   27 Ecce]  ubi dicunt notandum esse Ed   30 hoc] omitted S   31 nullum]  S:
nullo W   36 petre]  omitted Ly   39 edificium ecclesie]  omitted MF   43 exorta] orta S | fundaveras]
fundaverat Ly   47 Ut]  S: ubi W   48 Apostolus] paulus added S | docuit] edocuit S  | ita]  quod
added MF Pz   50 sicienti] S: siciente W

29 Ieronimus] In Matheum III, CCSL, vol. 77, p. 141   41 Leo]  Tractatus 82, CCSL, vol. 138A, p.
514   46 Gloriosissimos] PL, vol. 57, col. 394 (see above, 4.92)



338 3.1 Dialogus

petra, ita, universo mundo perfidie ariditate lassanti, de ore Petri fons salutifere
confessionis emersit”. Ex quibus verbis colligitur quod non solum Christus, sed
eciam Petrus, erat petra illa super quam Christus suam erat fundaturus
ecclesiam. Quare aliquo modo concedi debet quod Petrus erat fundamentum
ecclesie. 55

Item, hoc dicit Gregorius qui, ut habetur dist. 12a, c. Preceptis, ait: “Cuius
auctoritatis sanccionem omnes teneant sacerdotes qui nolunt ab apostolice petre,
supra quam Christus universalem ecclesiam fundavit, soliditate divelli”. Super
apostolicam ergo petram, id est super Petrum apostolum, fundata est universalis
ecclesia. 60

Item, Eusebius Cesariensis, in Ecclesiastica historia, lib. 3o, c. 4o, asserit
manifeste apostolos fundasse ecclesias, dicens: “Si qui constantes in fide et
emulatores verbi dei reperti sunt, eciam regendas ecclesias quas apostoli funda-
verunt susceperunt”.

Item, Nicolaus papa, ut habetur Extra, De verborum significacione, c. Exiit, 65
hoc idem asserit manifeste cum dicit, volens de apostolis facere mencionem:
“Primi fundatores militantis ecclesie, prout ab ipso fonte”, scilicet Christo,
“hauserant, in volentes perfecte vivere, per doctrine in ipsorum alveos
derivarunt”. Fuerunt ergo apostoli et non solum Petrus fundamenta ecclesie et
eciam fundatores. 70

Capitulum 19

Discipulus: Qualiter respondetur ad motiva opinancium predictorum quibus
probare nituntur quod solus Christus erat fundamentum ecclesie?

Magister: Ad primum eorum, cum  adducitur  glossa interlinearis qua videtur
quod Christus sibi videtur retinuisse fundamenti dignitatem, respondetur per 5

distinccionem de fundamento: quod quoddam est fundamentum ecclesie prima-
rium et principale, absque quo nulla potest fundari ecclesia, et illud fundamen-
tum est solus deus sive Christus; aliud est fundamentum ecclesie secundarium,
sine quo poterat fundari ecclesia, sine quo tamen non fuit de facto fundata, et
tale fundamentum non est solus deus nec solus Petrus — immo omnes apostoli 10
sic fuerunt fundamenta ecclesie, inter quos tamen quodammodo principalius et

51 lassanti]  lascente Fr, lassatim S   58 universalem]  universaliter Ed   62 constantes]  constans Ly
63 dei]  omitted Ed | eciam]  qui added Ed   68 in1] omitted S | in2…alveos] in eos Friedberg (but see
variant)   19.4  adducitur ]  adducit MF | videtur]  probatur Ly

56 Preceptis] D.12 c.2, col. 27   61 c. 4] Eusebius, tr. Rufinus, p. 193   65 Exiit] Sext. 5.12.3, col.
1112   19.4  adducitur ] 12.18



339Liber 4, Capitulum 19

universalius fundamentum fuit beatus Petrus. Glossa autem loquitur de funda-
mento primo modo dicto et non de fundamento secundo modo dicto.

Consimiliter dicitur ad auctoritatem Augustini sumptam ex libro Retracta-
cionum quod Augustinus non reprobat dictum suum de apostolo Petro quo15
asseruit quod in illo tamquam in petra edificata fuit ecclesia, sed dicit se aliter
sepe exposuisse, ut scilicet per petram intelligatur Christus; et utrumque istorum
est verum, quia et per petram ibi cum dicitur, “Super hanc petram edificabo
ecclesiam meam”, intelligitur Christus tamquam petra principalis, super quem
principaliter edificata est ecclesia. Non enim in fundamento edificii materialis20
ponitur semper unica petra, sed sepe plures et una super aliam. Et ita per distinc-
cionem talem petre concordantur auctoritates sanctorum patrum que repugnare
videntur. Nequaquam igitur Augustinus dictum suum reprobat aut revocat vel
corrigit, sed declarat et asserit quod locus scripture quem volebat exponere
alium potest habere sensum qui priori sensui minime contradicit. Sed per25
distinccionem predictam unus est cum alio concordandus. Non enim Augustinus
semper reprobat aut corrigit que retractat, sed aliqua dicitur retractare quia
iterum ipsa tractat, declarando ipsa et cum aliis concordando.

Ad racionem qua sepe dicti opinantes probare nituntur quod beatus Petrus
non fuit fundamentum ecclesie quia fundamentum ecclesie non potest errare nec30

peccare, respondetur quod principale fundamentum ecclesie, sine quo totum
edificium rueret, immo sine quo nullo modo construi posset, nec peccare nec
errare potest aut potuit, et illud fuit Christus non Petrus. Sed secundarium funda-
mentum, sine quo poterat erigi totum edificium ecclesie, potuit errare et peccare,
quamvis inquantum fuit fundamentum actualiter fundando non potuerit errare35
nec peccare. Quando enim Petrus negavit Christum, et quando postea ad verita-
tem evangelii non recte ambulavit, non actu fundavit ecclesiam, sed quando
primo post Christum predicando veritatem populos ad veram fidem convertit,
tunc novellam fundavit ecclesiam.

Ad auctoritatem autem Apostoli 1a ad Corinthios 3o, respondetur quod40
Apostolus ibi locutus est de principali fundamento ecclesie non de secundario.
Et certe fundamentum principale nemo aliud ponere potest preter id quod
positum est, quod est Christus Iesus. Est autem sciendum, secundum quosdam,
sicut dictum est prius, quod modus scripture sepe est negare aliquid ab illis
quibus non competit principaliter quamvis secundario competat. Sic enim dixit45

16 fuit ecclesia]  Fr: sit W; sit edificata Mz   17 et…19 Christus]  omitted Ed   19 quem]  quam Ed
29 qua]  contra MF | dicti]  dictos MF   33 secundarium] secularium Ly   38 populos]  apostolos Ed

14 auctoritatem Augustini] 12.23    29 racionem] 12.32    40 auctoritatem] 12.37    44 prius] 6.59



340 3.1 Dialogus

Christus Luce 18o, “Nemo bonus nisi solus deus”. Sic eciam de Iohanne Bapti-
sta dicitur, “Non erat ille lux”, Iohannis 1o, et tamen sicut apostoli erant lux,
dicente eis Christo, Matthei 5o, “Vos estis lux mundi”, sic et Iohannes Baptista
fuit lux: fuit enim “lucerna ardens et lucens” (Iohannis 5o).

Cum vero dicitur quod Christus potestatem clavium non videtur Petro tradi- 50
disse per hec verba, “Tu es Petrus”, et cetera, respondetur quod tunc Christus
non tradidit Petro potestatem clavium, sed promisit. Nec eciam tunc prefecit
eum reliquis apostolis, sed promisit. Et ideo qualiter et quibus prefecit eum ex
istis verbis, “Tu es Petrus”, ultimate nequaquam colligi potest nisi referendo ad
ipsa verba quibus postea prefecit eum, scilicet illa, “Pasce oves meas”. Et tamen 55
ex istis verbis, “Super hanc petram edificabo ecclesiam meam”, potest ostendi
aliquo modo quod promisit sibi primatum super omnes, ex quo indefinite dixit
‘ecclesiam meam’, non distinguendo inter hanc ecclesiam particularem et illam.
An autem Christus eandem potestatem clavium tribuerit aliis apostolis postea
poteris, si tibi placebit, inquirere. 60

Cum autem dicitur quod Christus potestatem clavium non tradidit per hec
verba, “Tu es Petrus”, sed Iohannis 20o, quando indifferenter omnibus dixit,
“Accipite Spiritum sanctum et quorum remiseritis”, et cetera, respondetur iuxta
premissa supra c. 17o, quod potestatem clavium que competit racione ordinis
accepit Petrus simul cum aliis apostolis per verba prescripta Iohannis 20o, aliam 65
tamen potestatem accepit super apostolos cum Christus sibi dixit, “Pasce oves
meas”.

Cum vero dicitur, “Esto quod Petrus hiis verbis potestatem hanc recepisset,
non concluditur ex hoc nisi quod tempore prius fuerit pastor institutus”, respon-
detur quod si Petrus illis verbis, “Tu es Petrus”, et cetera, potestatem aliquam 70

recepisset, illam potestatem recepisset super omnes qui erant de ecclesia Christi.
Quia, sicut tactum est prius, in collacione potestatis super aliquos certi debent
esse super quos confertur potestas, quia sicut prelatus debet esse certus ita
subditi debent esse certi. Cum ergo nec per illa verba nec per quecumque
precedencia vel subsequencia appareat quod Christus aliquos de ecclesia sua 75
specialiter exceperit seu exemerit, si Petrus per illa verba recepisset super
aliquos de ecclesia Christi, eandem recepisset super omnes potestatem. Et ideo
Christus per illa verba non solum “signare voluit ecclesie unitatem in fide”, sed

50 vero]  ergo Ed   55 quibus]  scilicet added Ed   68 recepisset]  accepisset Ed   76 verba]  omitted
Ly   78 signare]  significare Fr Ed

46 Luce] 18:19   47 dicitur] Jn. 1:8   48 Matthei] 5:14   49 Iohannis] 5:35   50 dicitur] 12.44
61 dicitur] 12.47    68 dicitur] 12.48     72 prius] 11.16    78 signare…fide]  cf. 12.51



341Liber 4, Capitulum 20

eciam unitatem capitis preficiendi ecclesie universe. Nec tantummodo tempore
prius “dotatur clavibus et honoratur, aut honorari promittitur” (ut isti dicunt,80
sibimet ipsis in hoc eciam contradicendo, quia secundum eos simul tempore
omnibus apostolis Christus contulit clavium potestatem), sed per illa verba, “Tu
es Petrus”, et cetera, ultra clavium potestatem communem sibi et aliis apostolis,
que eis racione ordinis competebant, alia fuit sibi promissa potestas super
omnes. Et ideo per illa verba, “Tu es Petrus”, et cetera, intellecta ut ea in-85

tellexerunt apostoli et eorum discipuli, aperte “convincitur Petrum fuisse ceteris
dignitate sive auctoritate superiorem”. Et ideo glossatores hoc dicentes non
acceperunt hoc “a se” sed a scriptura intellecta ut eam intellexerunt apostoli: qui
intellectus ab ipsis apostolis usque ad ipsos serie tractatorum et scriptorum
catholicorum sibimet succedencium et asserencium ipsum pervenit.90

Capitulum 20

Discipulus: Narra qualiter respondetur ad allegacionem sequentem.

Magister:: Ad illam allegacionem, cum accipitur quod series evangelii que
habetur Matthei 20o et Luce 22o, ubi Christus hanc questionem diffinivit, cum
contencio esset inter eos quis eorum esset maior, et Matthei 23o, cum dixit5
Christus, “Nolite vocari rabbi”, ostendit nullum fuisse superiorem aliis, respon-
detur dupliciter. Uno modo, quod omnia illa verba Christi intelligenda sunt pro
tempore illo quo dicta fuerunt a Christo et pro tempore ante exaltacionem Petri
super reliquos apostolos; tunc enim solus Christus fuit prelatus omnium et
nullus apostolus fuit tunc prelatus sed solummodo apostolus. Aliter dicitur quod10
Christus non intendebat imponere eis equalitatem excludentem superioritatem
prelacionis, saltem pro tempore futuro, sed, ipsos ad humilitatem exhortans,
imponebat eis omnem equalitatem excludentem omnem superioritatem superbie,
iniuste, aspere et tyrannice potestatis, quemadmodum sapiens Ecclesiastici 32o

rectori superioritatem concedit et quamdam equalitatem iniungit, cum dicit,15
“Rectorem te posuerunt? Noli extolli. Esto in illis quasi unus ex ipsis”, sicut
eciam 3o c. maiori non solum equalitatem sed eciam quamdam inferioritatem
inducit dicens, “Quanto magnus es, humilia te in omnibus” — humilitas enim
quamdam inferioritatem importat. Sic eciam Christus exemplo sui, qui maior
existens se minorem exhibuit, maioribus non solum equalitatem sed eciam20

79 preficiendi]  preferendi Ed   81 in] omitted MF   87 hoc] omitted Ed   20.4 diffinivit]  diffinit Fr
Ed   13 superbie]  superbe Ly   19 inferioritatem]  Kilcullen: infirmitatem W

79 tempore…80 promittitur]  cf. 12.54    86 convincitur…87 superiorem]  cf. 12.57
87 glossatores] cf. 12.58    20.2 sequentem] 12.60    14 Ecclesiastici] 32:1   18 dicens] Ecclesiasticus
3:20



342 3.1 Dialogus

minoritatem quamdam suasit, dicens Luce 22o, “Qui maior est in vobis, fiat sicut
minor, et qui precessor est, sicut ministrator. Nam quis maior est, qui recumbit,
an qui ministrat? Nonne qui recumbit? Ego autem in medio vestrum sum, sicut
qui ministrat”. Christus igitur nec Matthei 20o nec Luce 22o nec Matthei 23o

omnem superioritatem prelacionis apostolis interdixit, sed, ipsos ad humilitatem 25
inducens, omnem superioritatem iniustam et illicitam ac modum regendi fastuo-
sum et iniquum amovit. Nec movere debet quod Christus dixit Matthei 23o,
“Omnes autem vos fratres estis”, quasi omnem equalitatem inter eos esse
tenendam insinuans: nam nec eciam inter fratres est omnimoda equalitas obser-
vanda, sed sepissime expedit ut unus aliis preferatur, quemadmodum sepe a deo 30
et sanctis viris in scripturis divinis legimus fuisse factum.

Cum vero accipitur quod “mirandum est si magis credere debeamus auctori-
tati glosse quam Christi”, respondetur quod nemo magis debet credere cuiquam
glosse vel sancto quam Christo, tamen sepe per viros sanctos qui glossas vel
scripta alia ediderunt, et precipue per illos qui ab apostolis instructi fuerunt vel 35
vicini apostolorum temporibus extiterunt, quis sit catholicus intellectus verbo-
rum Christi addiscimus. Et ideo, quandoque verba Christi possunt esse ambigua,
plectenda est temeritas ab assercionibus et exposicionibus huiusmodi virorum
recedere et interpretacioni seu exposicioni proprie adherere.

Discipulus: Forte dicerent isti quod verba Christi que adducunt non possunt 40
esse ambigua; “ubi autem verba non sunt ambigua non est locus
interpretacioni”, ut notat glossa, Extra, De consuetudine, Cum dilectus.

Magister: Multis apparet quod istud sit irracionabiliter dictum. Nam multa
verba Christi que aperciora videntur possunt esse ambigua, ergo et ista possunt
esse ambigua. Et per predicta constat quod possunt esse ambigua, cum predicti 45

opinantes aliter ipsa intelligant quam multi alii literati viri et intelligentes et qui
exposicionem per similia et multos alios modos ostendunt.

Discipulus: Quid dicitur ad hoc quod isti dicunt multos glossatores dicere
oppositum?

Magister: Respondetur quod glossatores nusquam dicunt oppositum, si intelli- 50
gantur sane.

26 fastuosum]  fatuosum Ed   35 vel…36 extiterunt]  omitted Ed   41 autem] enim S   45 per
predicta]  de predictis Ed   50 intelligantur]  Ly: intelligant W

21 Luce] 22:26-7   27 Matthei] 23:8   32 accipitur] 12.66    42 glossa] X 1.4.8, s.v. iuri communi,
col. 94   48 dicunt] 12.70



343Liber 4, Capitulum 21

Capitulum 21

Discipulus: Aliam allegacionem pro prelacione Petri adducas.

Magister: Hoc ostenditur  Luce 22o,

cum ad ipsum specialiter Christus dixit: “Ego autem rogavi pro te, Petre,
ut non deficiat fides tua, et tu aliquando conversus confirma fratres tuos”.5
Apostolorum ergo et aliorum fidelium prima cura pastoralis et confirma-
cio beato Petro commissa fuit propter sue fidei firmitatem, pro qua, ne
deficeret, specialiter Christus orasse videtur, ne deficeret in ipso neque in
ipsius aliquo successore. Ubi glossa: “‘Confirma fratres tuos’, cum te
principem apostolorum constituerim. Hoc autem non solum intelligen-10
dum de apostolis qui tunc erant, ut roborarentur a Petro, sed et de omni-
bus fidelibus”. Et parum infra subdit: “Per penitenciam obtinuit”, Petrus
scilicet, “ut esset antistes mundi”.

Discipulus: Responsionem precedencium opinancium ad istam allegacionem
recitabo. Dicunt itaque quod ex verbis Christi inferri non potest quod Christus15
Petrum reliquorum apostolorum prelatum fecerit. Quod probatur per scripturam,
quia Paulus contulit Petro in evangelio, non econtra. Hoc autem per glossam
probatur, ibidem, que ait,

“Sicut ego te orando protexi ne deficeres, sic tu infirmiores fratres
confirma, ne de venia desperent”, intelligens per “fratres” indifferenter20
fideles. Quod eciam dicens Petro fecit alios apostolos intelligere facturos.
Unde Marci 13o: “Quod uni dico”, vel secundum aliam literam, sensum
tamen eundem, “quod vobis dico, omnibus dico”. Aut fortasse id Petro
singulariter dixit, sicut eciam glossa sentire videtur, quoniam presciebat
Christus Petrum se negaturum. Unde: “Tu conversus aliquando”, id est25
“exemplo tue penitencie”, eo quod verbo et sui exemplo, qui veniam
meruerat, infirmos in fide singularius confortare seu confirmare valebat.

Hec est eorum responsio, de qua cupio scire an omnibus opinantibus contrarium
appareat non valere.

Magister: Videtur quibusdam apparencia non carere, quia (ut videtur) per illa30
verba Christi precise non posset ostendi quod Christus fecerit beatum Petrum
21.8 specialiter] singulariter S   9 Ubi glossa]  omitted Ed | Confirma]  inquit added Ly
11 roborarentur]  roborentur Pz | Petro] petra Ly   19 fratres] exemplo tue penitencie added S
20 confirma] conforta S   21 eciam]  omitted Ed | fecit]  voluit Ly   23 Aut]  S: an W | fortasse]
forsitan Ed | id]  illud Ed   24 sicut]  S: omitted W | glossa]  S: id added MF, hoc added Ed
27 valebat]  valeat Ed

21.3  Luce] 22:32   4 cum…13 mundi] Marsilius, II.xxvii.2   9 glossa] Catena aurea, on Lk. 22:32
(Theophylact) (Previté-Orton)    18 probatur] Glossa interlinearis to Lk. 22:32 (Previté-Orton)
19 Sicut…27 valebat] Marsilius, II.xxviii.7   22 Marci] 13:37



344 3.1 Dialogus

prelatum et principem aliorum. Et ideo si inveniantur sancti exponere verba illa
de primatu Petri, tenendum est quidem quod sensus ille est verus, non tamen
tamquam sensus literalis verborum illorum Christi sed tamquam sensus misti-
cus, cuius veritas ex aliis verbis Christi literaliter intellectis potest sufficienter 35
ostendi.

Capitulum 22

Discipulus: Adhuc aliquas, sed paucas, allegaciones adducas ad probandum
superioritatem Petri respectu aliorum apostolorum.

Magister: Hoc tali modo probatur. Quod a temporibus apostolorum usque ad
tempora nostra prelati et doctores ecclesie sibi continua serie succedentes et 5
populi eis subiecti senserunt ab omnibus catholicis est tenendum firmiter. Hec
auctoritate Augustini in libro contra Manicheos, et habetur in decretis dist. 11a,
c. Palam, videtur aperte posse probari, cum dicit: “Palam est quod in re dubia ad
fidem valeat auctoritas ecclesie catholice, que ab ipsis fundatissimis sedibus
apostolorum usque ad hodiernum diem succedencium sibimet episcoporum serie 10
et tot populorum consensione confirmatur”.

Que nichilominus, quia quidam dicunt, ut patet supra, auctoritates aliorum
quam scriptorum scripture canonice et generalium conciliorum non esse reci-
piendas, racione probatur. Nam eciam secundum contrarios universalis ecclesia
errare non potest; quare quod sensit et sentit universalis ecclesia firmiter est 15
tenendum. Universalis autem ecclesia solummodo comprehendit prelatos eccle-
sie et populos sibi subiectos; quare quod prelati ecclesie sibi continua serie
succedentes et populi sibi subiecti a temporibus apostolorum usque ad tempora
nostra senserunt firmiter est credendum.

Sed prelati ecclesie ab ipsis apostolis usque ad hec tempora cum populis sibi 20

subiectis tenuerunt et senserunt Petrum fuisse superiorem aliis apostolis. Hoc
tenuit Anacletus papa, ut allegatum est supra, qui in hoc veritatem non potuit
ignorare. Beatus eciam Clemens papa, apostolorum discipulus, idem sensit, qui,
ut habetur dist. 80a, c. In illis, ait: “Nec inter ipsos apostolos par fuit institucio,
sed unus prefuit omnibus”, et non alius quam Petrus. Hoc eciam sentit Eusebius 25
Cesariensis, qui, quia in doctrinis, tradicionibus et scripturis illorum qui fuerunt
discipuli apostolorum et a discipulis eisdem edocti fuit imbutus, quid preceden-

22.6 eis]  eius Fr Ed | Hec]  scilicet maior added  Ly   7 auctoritate] Ly: auctoritas W
11 confirmatur] firmatur S   20 apostolis]  omitted Ed

22.8 Palam1] D.11 c.9, col. 25   12 supra]  3.1 and 3.21   14 secundum contrarios] above,  3.1.31
22 supra] 15.6    24 In illis] D.80 c.2, col. 280 (cf. Hinschius, p. 39)



345Liber 4, Capitulum 22

tes senserint minime ignoravit, de quo nullo modo presumendum est quod
falsum scienter docuerit, cui nullus prelatorum ecclesie aut doctorum postea
contradixit, et per consequens omnes tacendo consenserunt eidem. Ait itaque in30
Ecclesiastica historia, quam transtulit beatus Ieronimus, lib. 2o, c. 14o, “Claudii
temporibus clemencia divine providencie probatissimum omnium apostolorum
et maximum, fidei magnificencia et virtutum merito primorum principem,
Petrum, ad urbem Romam, velut adversum humani generis communem perni-
ciem repugnaturum, deducit: ducem quemdam et magistrum milicie sue, scien-35
tem divina prelia gerere et virtutum castra ductare”. Hoc sentit beatus Ieroni-
mus, beatus Ambrosius, beatus Augustinus, beatus Marcellus papa, beatus
Cyprianus, sicut per auctoritates ipsorum in locis diversis superius allegatas
patet expresse. Ab omni autem verisimilitudine alienum videtur quod predicti
viri — scripturarum canonicarum, historiarum, cronicarum, gestorum, consuetu-40

dinum et tradicionum universalis ecclesie diligentissimi scrutatores — nescierint
quid circa rem tam necessariam toti ecclesie Christi senserint apostoli et discipu-
li eorundem, de quibus eciam est nullatenus presumendum quod scienter falsum
docuerint. Quare tenendum est quod assercio supradicta ab ipsis apostolis per
cronicas et historias fide dignas, quarum nos fortassis aliquas non habemus, et45
per tradicionem et consuetudinem universalis ecclesie usque ad ipsos continua-
tam ad eosdem pervenit. Assercionem autem suprascriptam tenuerunt omnes alii
prelati et doctores ecclesie a tempore beati Silvestri usque ad tempora nostra,
sicut multipliciter posset ostendi. Premissis autem prelatis et doctoribus in
eadem assercione catholici populi consenserunt, quia nullus inventus est popu-50
lus catholicus qui contradiceret eis. Ergo hec assercio est universali ecclesie
ascribenda, et per consequens firmiter est tenenda.

Discipulus: Forte dicent aliqui quod non omnes populi Christiani hoc senserunt.
Nam fertur quod Greci, qui fuerunt Christiani et catholici antequam Romani,
hoc non tenent, et ita non omnes populi Christiani hoc usque ad tempora nostra55
crediderunt.

Magister: Hec responsio ab aliis impugnatur. Nam Greci, dum erant catholici,
doctorum catholicorum sequentes doctrinam, in hoc consenserunt. Non enim
legitur, nec videtur probabile, quod populus Grecorum antequam divideretur a
Romana ecclesia secutus non fuerit doctrinam catholicorum doctorum greco-60

33 virtutum] virtutis S   34 Romam]  S: omitted W   35 ducem]  omitted Ed   38 allegatas]  allegatis
Ly   41 nescierint] Mz: nescierunt Ed   44 docuerint]  Mz: tenuerint Ed   48 tempore]  temporibus Ly
52 ascribenda]  tribuenda Ed   59 divideretur] Scott: dividerentur W   60 grecorum]  omitted Ed

31 Ieronimus]  Rather, Rufinus |  c. 14] Eusebius, tr. Rufinus, p. 139   38 superius] 18.29 (Jerome),
4.140 (Ambrose), 18.18 (Augustine), 16.5 (Marcellus), 16.13 (Cyprian)



346 3.1 Dialogus

rum. Doctores autem ipsorum assercionem predictam publice docuerunt et
reliquerunt in scriptis. Eusebius enim Cesariensis, qui Grecus fuit et in scriptis
omnium doctorum Grecorum peritus, ut ex Ecclesiastica historia quam compos-
uit liquido patet, hoc docuit et scripsit, ut ex supradictis patet. Ergo Greci dum
erant Catholici predictam sentenciam tenuerunt. Errores autem ipsorum post- 65
quam se a Romana ecclesia diviserunt allegacionem predictam nullo modo
impediunt. Quare secundum Latinos tenendum est quod Petrus omnibus aliis
erat superior.

Discipulus: Aliter forte aliqui responderent ad allegacionem predictam dicentes
quod, quamvis omnes populi Christiani consenserint prelatis et doctoribus in 70
assercione prescripta, non tamen omnes de populo; potest autem veritas fidei
salvari in paucis de populo; ergo allegacio antescripta non procedit.

Magister: Ista responsio per hoc refellitur, quia secundum Apostolum ad Roma-
nos 10o, “Corde creditur ad iusticiam, ore autem confessio fit ad salutem”,
quando scilicet periclitatur fides. Non suffecisset aliquibus paucis de populo 75
corde tenuisse assercionem contrariam, si esset catholica, nisi eciam ipsam ore
publice contradicendo errantibus confessi fuissent. Cum ergo non legatur quod a
temporibus apostolorum vel discipulorum eorundem usque ad tempora patrum
nostrorum quicumque, eciam pauci, de populis Christianis assercioni publice
contradixerunt memorate, tenendum est quod eadem assercio universali ecclesie 80
debet ascribi. Universalis autem ecclesia nullo tempore eciam parvo errare
potest contra fidem et in hiis que iuris sunt pertinencia ad fidem vel bonos
mores, licet secundum quosdam in hiis que facti sunt (scilicet habendo aliquem
pro papa vel bono viro licet non sit et in consimilibus) possit errare. Ergo
predicta assercio firmiter est credenda. 85

Capitulum 23

Discipulus: Adhuc per racionem, fundatam tamen in hiis que sunt fidei et
morum, conare probare quod Petrus fuit ceteris apostolis ex ordinacione Christi
superior.

Magister: Videtur quibusdam quod hoc potest tali modo racione probari. 5
Christus ab apostolis et ecclesia corporaliter recessurus instituit caput et recto-
rem ecclesie universalis, qui secundum optimum modum regiminis ecclesiam

70 doctoribus]  fidei added Ed   71 potest…72 populo]  omitted Ed   75 suffecisset]  igitur added
Ed | populo]  qui totum populum christianum added MF   23.5 quod]  omitted Ly | potest]  omitted
Ly | racione]  posse Ed

64 supradictis] Above, this chapter, line 33   73 ad Romanos] 10:10



347Liber 4, Capitulum 23

gubernaret. Christus enim, qui ecclesie sue in necessariis non defecit, ecclesiam
suam acephalam non reliquit, nam habere caput est inter cetera maxime necessa-
rium ecclesie; ergo Christus aliquod caput dedit ecclesie. Non autem instituit10
caput ecclesie seu rectorem secundum debiliorem seu minus perfectum modum
regiminis, ne facto videretur precepisse ecclesie quod caput secundum optimum
modum regiminis minime sustineret, cum omnis Christi accio sit nostra in-
struccio. Optimus autem modus regiminis est regimen unius, ut unus omnes
alios regat, quia talis modus regendi maxime principatui regali, qui est optimus15
secundum philosophos, in hoc non errantes, et principatui paterno, qui est
naturalis, assimilatur; ergo Christus unum caput dedit universali ecclesie, et non
plura — non autem alium quam Petrum, quia numquam aliquis catholicus tenuit
quod aliquis alius apostolus vel non apostolus fuit caput et princeps aliorum
apostolorum. Petrus ergo fuit institutus a Christo caput universalis ecclesie, et20

per consequens aliorum apostolorum.

Hec allegacio confirmatur, quia Christus fecit apostolos capita, pastores et
rectores aliorum fidelium, et secundum adversarios, sicut per prefacionem
apostolorum quam allegant aperte patet. Aut ergo prefecit aliquod caput collegio
apostolorum, et habetur intentum, quia nullum alium prefecit illi quam Petrum;25
aut nullum caput prefecit apostolorum collegio, quod absurdum videtur, quia ex
hoc plures absurditates sequerentur. Quarum prima est quod Christus collegium
apostolorum reliquisset acephalum. Secunda est quod universalem ecclesiam
non secundum disposicionem optimam ordinasset, quia tunc solummodo est
aliqua societas seu communitas optime ordinata quando habet unum caput et30
regitur ab uno et non a pluribus, eo quod simpliciter melius est regi ab uno quam
a pluribus eciam optimis, quemadmodum principatus regalis secundum philoso-
phum est principatui aristocratico preferendus. Tercia est quod Christus ex hoc
docuisset ecclesiam nec uni prelato nec uni collegio debere subesse, quia Chris-
tus non prefecit apostolos aliis fidelibus tamquam collegium sed tamquam35
singulares personas: dispergendi enim erant apostoli in universum orbem, ad
regendum fideles minime congregandi, et ideo tamquam collegium non rege-
bant; quando enim aliqui aliquid faciunt tamquam collegium, simul esse debent.
Si ergo Christus Petrum non prefecit universali ecclesie, et multominus aliquem
alium apostolum, sed solummodo prefecit apostolos tamquam singulares40
personas, exemplum dedit ecclesie ut nec uni prelato nec uni collegio obediret.

8 defecit]  deficit Ed; et added Pz   9 cetera]  omitted MF   13 sustineret] Scott: sustinerent W
17 caput]  omitted Mz   20 Petrus…21 apostolorum]  omitted Ed   23 et]  eciam Ed   33 hoc]  Ly:
quo W   38 quando]  cum Ed   39 universali]  universe Mz

23.24 allegant] 3.40



348 3.1 Dialogus

Capitulum 24

Discipulus: Predicta forte aliqui impugnarent. Primo quia, licet regimen unius
de se sit optimum, tamen aliquando per accidens et in casu non est optimum,
quia quando sunt plures equales, vel nullus omnes alios meritis et sapiencia
excedit, non expedit ut unus omnibus aliis presit. Hoc, ut quibusdam videtur, ex 5
multis que allegata sunt secundo huius potest aperte probari. Petrus autem
meritis et sapiencia omnes alios nullatenus precellebat. Sapiencia enim videtur
minor fuisse Paulo, meritis autem Iohanne videtur fuisse inferior. Ergo commu-
nitas fidelium non fuerit optime ordinata si Petrus fuisset a Christo caput cetero-
rum apostolorum et omnium fidelium institutus. 10

Amplius, Christus, recedens corporaliter ab ecclesia, ipsam in optima
condicione reliquit quantum permittit hec vita; sed melius est ut ecclesia habeat
potestatem mutandi modum regendi quandoque expedit quam quod alligetur
determinato modo regendi, eo quod quilibet modus regendi in pluribus casibus
potest esse nocivus vel minus utilis, quemadodum principatus regalis, qui est 15
unius, quamvis de se sit optimus, tamen in multis casibus magis expedit quod
plures principentur aristocratice quam unus regaliter. Christus ergo non dedit
unum caput ecclesie, nec Petrum, nec alium, sed dedit ecclesie potestatem
instituendi sibi unum caput vel plura secundum quod ei expedire videtur.

Magister: Ad primum istorum respondetur quod, licet regulariter non expediat 20
ut unus principetur pro tota vita sua sibi equalibus, nec principatus unius in tali
casu sit regulariter optimus, tamen casualiter potest principatus unius esse
optimus, in tali casu, scilicet, si equales sint tales quod de eis probabiliter
presumatur quod prompte ac sponte seu voluntarie in omnibus iustis et licitis,
prout expedit, velint obedire uni, licet eciam sit meritis et sapiencia minor. 25

Causa enim secundum aliquos quare non expedit ut aliquis principetur sibi
similibus et equalibus est ne subiecti valeant dicere colorate iniustum est equa-
lem eis dominari et ipsos subesse; hec autem causa locum non habet si equales
vel maiores, ex humilitate vel obediencia aut amore rei publice vel communis
utilitatis, prompte et sponte velint subesse. Apostoli autem, scientes ordinacio- 30
nem Christi, ex humilitate et obediencia promptissimi erant obedire Petro pro
toto tempore vite sue. Et ideo, licet apostoli, eciam omnes, fuissent equales vel
maiores Petro, melius fuit ut ipse preesset aliis apostolis et universis fidelibus

24.4 nullus]  omitted MF | sapiencia]  non added MF   6 probari]  quod added Ed | autem]  omitted
Ed   9 fuerit]  Scott: fuit W   13 quam quod]  ut MF   14 determinato]  determinate Mz   16 unius]
unus MF   20 expediat]  expedit Ed   23 equales]  inequales Ed

24.6 secundo huius] 3.1 Dial., 2.12-13 |  Petrus…8 inferior]  cf. 3.1 Dial., 2.14.19



349Liber 4, Capitulum 25

quam ut preessent plures. De aliis enim ab apostolis, et maxime illis qui proni
erant ad dissensionem et inobedienciam, planum apparet quod Petrus meritis et35
sapiencia precessit eos, et ideo debuerunt racionabiliter esse subiecti.

Ad secundum respondetur quod Christus, instituendo Petrum caput omnium
fidelium, ecclesiam suam in optima disposicione quoad genus regendi reliquit,
quia, eligendo et preficiendo unum cunctis fidelibus, facto docuit ecclesiam
quod optimum genus regendi, ut scilicet unus sit caput et rector omnium, debet40

omnino servare, si potest absque detrimento boni communis. Plus autem profuit
ecclesie quod Christus, qui scivit certissime quis esset magis idoneus ad regen-
dum, prefecit Petrum quam si ecclesia, que non nisi per coniecturam scire potuit
maiorem idoneitatem ipsius, elegisset eundem. Christus itaque, secundum
quosdam, preficiendo unum alligavit ecclesiam suam optimo generi regiminis45
extra casum manifeste necessitatis vel utilitatis. Preficiendo autem non quem-
cumque unum sed Petrum, qui vel erat simpliciter optimus inter omnes vel
optimus et maxime idoneus ad regendum, innuit facto quod non taliter eccle-
siam suam optimo generi regiminis obligavit quin in casu manifeste necessitatis
vel utilitatis posset modum illum regendi omittere vel mutare, nullum scilicet50
eligendo vel eligendo plures, si unum vel alterum manifeste communitati
fidelium expediret, vel aliquod illorum facere cogeretur, sicut aliquando oportuit
fideles permittere per plures annos vacare apostolicam sedem (unde, sicut
legitur in legenda sancti Marcellini pape et martyris, temporibus Diocleciani et
Maximiniani imperatorum, post mortem predicti Marcellini pape, propter55
severitatem persecucionis per prefatos imperatores in Christianos agitate, vaca-
vit sedes apostolica annis septem mensibus sex diebus viginti quinque). Cessan-
te tamen necessitate vel utilitate, ad optimum modum regendi, ut scilicet unus
sit caput universalis et rector, redire tenentur. Et ideo Christus, preficiendo
Petrum omnibus, ecclesiam suam quoad genus regiminis in optima disposicione60
reliquit.

Capitulum 25

Discipulus: Puto quod si predicta quibus ostenditur quod Petrus fuisset superior
aliis apostolis possent solvi, omnia alia que pro eodem allegari possunt de facili
refelli valerent; ideo, causa brevitatis omissis aliis, qualiter ista assercio ad
allegaciones que supra 1o c. huius quarti sunt inducte respondeat non differas5
indicare.

40 unus sit]  sit unum Ed   47 erat]  in ecclesia Ed   48 idoneus]  est added Ly | taliter]  totaliter Ed
49 regiminis]  omitted Ly   51 unum vel] id Ed | alterum] Scott: alicuius MF, omitted Ed
53 permittere] Scott: dimittere W   55 propter]  Frm: omitted W   56 severitatem]  severitate Ed
agitate]  agitante Ed   58 scilicet]  omitted Ed



350 3.1 Dialogus

Magister: Ad primam illarum, que de potestate conficiendi corpus Christi
procedit, respondetur quod potestas conficiendi corpus Christi omnibus aposto-
lis quos Christus ante passionem suam elegit data fuit immediate a Christo, quia
ipse eos sacerdotes ordinaverit, et quantum ad hanc potestatem omnes apostoli 10
erant pares, quemadmodum nunc omnes sacerdotes in hoc sunt apostolico pares,
licet ex causa valeat apostolicus sacerdotibus interdicere execucionem huius
potestatis.

Ad aliam, de potestate clavium, dicitur a quibusdam quod apostoli omnes ex
speciali privilegio Christi fuerunt pares beato Petro, inquantum claves peccata 15
specialiter in foro penitenciali respiciunt. In aliis autem fuerunt inferiores eo.
Christus, igitur, quando dixit omnibus apostolis, “Sicut misit me Pater”, et
cetera, tamquam prelatus et superior Petro, omnes eciam misit et omnibus
potestatem dedit super peccata; quos tamen postea beato Petro subiecit, absque
tamen revocacione illorum que eis in speciali concesserat. Et ideo, quamvis tunc 20
non dixerit Petro, “Mitto te et tu alios mitte”, quia tunc non fecit eum prelatum
aliorum, tamen postea, quando dixit, “Pasce oves meas”, dedit ei potestatem
mittendi alios qui non erant specialiter missi a Christo, quos tamen ex causa
iusta et necessaria posset certis provinciis deputare.

Ad aliam allegacionem, sumptam ex verbis Pauli ad Galatas 2o, respondetur 25

quod intencio Pauli cum dicit, “Michi enim qui videbantur aliquid esse nichil
contulerunt”, et cetera, fuit quod Paulus quantum ad doctrinam non fuit inferior
Petro, quia doctrinam suam non habuit neque a Petro neque a reliquis apostolis,
nec fuit primo missus ad predicandum a Petro, quia antea predicavit tamquam
immediate missus a Christo; cum quo tamen stat quod in aliis fuit inferior Petro. 30
Et ideo conceditur quod officium predicandi sive apostolatus Paulus non susce-
pit a Petro, sed ex hoc non sequitur quod Petrus non fuit prelatus eius, sicut
multi religiosi predicatores verbi dei tempore Clementis pape 5i vel Bonifacii 8i

non habuerunt officium predicandi a Bonifacio papa vel Clemente, et tamen
Bonifacius papa aut Clemens fuit prelatus eorum, quia habuerunt officium 35
predicandi a predecessore vel predecessoribus. Sic Paulus recepit officium
predicandi a predecessore Petri, scilicet Christo.

Ad auctoritatem ibidem adductam secundum Augustinum, respondetur quia
secundum Augustinum Petrus et alii apostoli qui fuerunt cum Domino nichil

25.9 elegit]  eligit Pz   10 ordinaverit]  ordinaverat Ly   18 misit]  iussit MF   22 quando]  cum Ly
28 quia…Petro2]  omitted Fr Ed

25.7 primam] 1.10    14 aliam] 1.22    17 dixit] Jn. 20:21   22 dixit] Jn. 21:17   25 aliam] 1.33
Galatas] 2:6   38 ibidem] 1.45



351Liber 4, Capitulum 25

contulerunt, id est addiderunt, Paulo quantum ad doctrinam evangelicam, et ideo40

in doctrina non fuit inferior Petro et aliis apostolis, quia a Domino fuit ita
perfectus in doctrina quod perfeccioni sue doctrine nichil addere potuerunt: qui
tamen quoad multa alia sibi addere valuerunt, sicut et de facto addiderunt cum
dederunt sibi dextras et Barnabe societatis. Inferioritas ergo quam negat Augu-
stinus a Paulo est solummodo inferioritas doctrine evangelice, de qua loquitur45
ibi Paulus. Et ideo conceditur illud quod isti concludunt, quod quodammodo
“eque principaliter missus fuit Paulus quemadmodum et Petrus,” scilicet ad
predicandum, quia quando primo fuit missus ad predicandum non fuit missus
neque a Petro neque ab aliquo alio homine. Et hoc intendit Apostolus cum dicit
1o c., “Paulus apostolus, non ab hominibus neque per hominem”, et cetera.50

Et sic dicitur intelligenda glossa Ambrosii ibidem allegata, quia tunc Apo-
stolus non fuit missus ab Anania nec ab aliquo alio puro homine. Ex qua glossa
notatur quod Apostolus loquitur ibidem de sua prima missione, quando aliqui
poterant putare eum missum fuisse ab Anania, a quo tunc extitit baptizatus. Et
sic eciam de prima missione dicitur intelligenda glossa que ibidem secundum55
Augustinum consequenter adducitur, quia Paulus tunc non fuit missus ab aliquo
homine mortali sicut ceteri apostoli, sed a Christo, qui tunc extitit immortalis, et
secundum hoc habuit quamdam prerogativam supra alios apostolos, quorum
tamen non erat prelatus. Et ideo, sicut ex verbis Augustini non potest ostendi
quod Paulus auctoritate fuit superior Petro, quamvis dicat quod Paulus fuerat60
dignior, ita ex eodem non potest ostendi quod non fuerit inferior auctoritate.
Quare, a simili, licet inveniatur dictum a sanctis quod Paulus fuerit par Petro,
non potest tamen inveniri quod Paulus fuerit par Petro quantum ad prelacionem,
quia sufficit quod fuerit par quantum ad aliqua alia, puta quantum ad doctrinam
et auctoritatem predicandi (in hoc quod non habuit primo auctoritatem predican-65
di a Petro nec mediate nec immediate sed a Christo) et quoad alia plura: quia,
sicut non omnes qui dicuntur similes sunt similes in omnibus, sic nec omnes qui
dicuntur pares sunt pares in omnibus.

Et eodem modo respondetur ad aliam auctoritatem Apostoli cum dicit,
“Notum vobis facio evangelium”, et cetera, quia ex hoc sequitur quod Paulus70

fuit immediate missus a Christo, quem nec Petrus nec alius apostolus tunc
elegit, nam Christus tantum misit aut iniunxit Paulo ministerium evangelii. Sed

42 perfeccioni]  perfeccione Ed   43 valuerunt]  valuerint Mz | addiderunt]  addiderint Pz
55 ibidem]  idem Ly   58 apostolos]  omitted Ed   59 sicut]  omitted Ed   60 fuerat]  fuerit Ly
63 tamen]  omitted MF | fuerit]  fuerat MF | Petro]  omitted Ed   65 habuit]  habuerit Mz   67 sic]
sicut MF   72 nam Christus]  nisi MF

47 eque…Petrus]  cf. 1.53    49 dicit] Gal. 1:1   51 ibidem] 1.58    55 ibidem] 1.60    69 aliam] 1.69



352 3.1 Dialogus

ex hoc non sequitur quod non fuit subiectus Petro, quemadmodum ex hoc quod
deus immediate sepe misit Esaiam et alios prophetas ad predicandum et in-
crepandum idolatras et alios impios inferri non potest quod non fuerint auctori- 75
tate inferiores summo pontifice aut supremo rectore populi Israelitici. Qualem
autem potestatem et in quibus habuerit Petrus super Paulum et alios apostolos
postea valebis inquirere.

Ad aliam allegacionem, que in hoc consistit quod non invenitur in scriptura
Petrum sibi assumpsisse aliquam potestatem super ceteros apostolos sed magis 80
cum ipsis equalitatem servasse, respondetur quod multa fecerunt apostoli que
non reperiuntur in biblia, quorum tamen multa, licet non omnia, ad nos per
scripturas discipulorum apostolorum et aliorum fidelium pervenerunt. Et ideo,
licet ex scripturis canonicis vel contra protervos, vel veraciter, non posset
convinci quod Petrus usus fuit auctoritate sibi concessa super apostolos, sed 85

magis de facto equalitatem servavit, non tamen propter hoc esset dicendum
ipsum non fuisse usum huiusmodi potestate. Nec ex hoc quod legitur aliquando
ipsum servasse equalitatem cum aliis potest inferri quod numquam sua fuerit
usus auctoritate seu potestate, quia sancti prelati sepe, exemplo Christi, qui
prelatus existens venit ministrare, suam potestatem nequaquam exercent, sed 90
tamquam servos, vel eciam inferiores, se exhibent sibi subiectis. An autem
assumpserit sibi auctoritatem determinandi illa que erant dubia circa evangelium
vel voluerit in hoc deferre Iacobo aut toti collegio cuius erat pars, postea investi-
gare poterimus: quod enim saltem toti collegio fidelium potuerit in hoc deferre,
aut eciam tenebatur, multi tenentes prelatum fuisse universorum concedunt, 95
quia, ut multi dicunt, in causa fidei summus prelatus fidelium est inferior
universali ecclesia et eciam concilio generali.

Capitulum 26

Discipulus: Dic an videatur aliquibus quod in aliquo authentico valeat reperiri
quod Petrus aliquando fuerit usus potestate sua super alios apostolos.

Magister: Nonnullis apparet quod hoc ex verbis beati Clementis, qui gesta
beati Petri minime ignoravit, colligitur evidenter, qui, ut habetur dist. 80a, c. In
illis, ait: “In illis civitatibus vero in quibus olim apud ethnicos primi flamines
eorum atque primi legis doctores erant, episcoporum primates vel patriarchas
poni beatus Petrus precepit, qui reliquorum episcoporum causas et maiora

80 aliquam] aliqualem Ed   83 et]  omitted Ly   84 vel veraciter] efficaciter Ly   86 servavit]
servaverit MF   91 servos] suos MF   94 potuerit] poterit Ed   26.6 ait] omitted Mz   7 primi] prime
Pz

79 aliam] 1.88    26.5 In illis] D.80 c.2, col. 280 (cf. Hinschius, p. 39)



353Liber 4, Capitulum 26

negocia in fide agitarent. In illis autem, in quibus dudum apud ethnicos
predictos erant eorum archiflamines, quos tamen minores tenebant quam
memoratos primates, archiepiscopos institui precepit. In singulis vero reliquis
civitatibus singulos, et non plures, episcopos constitui precepit, qui episcoporum
tantum vocabula potirentur”. Ex quibus verbis habetur quod beatus Petrus de
facto disposuit non solum de episcopis et archiepiscopis sed eciam de supremis
primatibus et patriarchis qui erant in ecclesia dei. Supremi autem et primi
primates seu patriarche (quibus vocabulis idem importatur, ut eodem loco
habetur) successores sunt apostolorum. Nam, ut ait Lucius papa, et recitatur
eadem dist. 80a, c. Urbes, “In ipsis vero urbibus apostoli et eorum successores
patriarchas et primates posuerunt”. In quibus verbis Lucius papa patriarchas et
primates apostolorum successores appellat. Patet igitur ex supradictis quod
beatus Petrus aliquando fuit usus sua auctoritate in alios apostolos.

11 In…12 precepit] omitted Ed   13 potirentur] S: sortirentur W   16 quibus…23 ] hic deficit
aliqualis copia huius partis MF | ut] et Pz   18 et] omitted Ed

18 dist] D. 80 c.1, col. 279 (cf. Hinschius, p. 185)





ENDNOTES TO 3.1 DIALOGUS

John Kilcullen

Endnote 1: What power does the pope have?

Ockham’s opinion as to what power the pope does and does not have from
Christ, expressed variously in various places,1 is that Christ made to Peter and
his successors a general grant of power in spiritual matters subject to various
limits and exceptions, and in addition some power in temporal matters in excep-
tional circumstances. The general grant is of power to do whatever is necessary
to rule the faithful for obtaining eternal life. This power includes some (mild)
coercive power not granted by the emperor or people but by Christ.2 The limita-
tions include: (1) a prohibition upon severe coercion, (2) and a regular prohibi-
tion on involvement in secular affairs. The exceptions include (3) the rights, and
also the freedoms,3 of Christians and others—that is, those rights and freedoms
that were enjoyed before the coming of Christ, provided they were morally
legitimate and not explicitly abolished by Christ (if any were), and in addition
(4) the freedom Christians should have from any burdens as great as were the
burdens imposed by the laws of Moses. The power for exceptional
circumstances is the power to intervene in temporal matters if this is necessary
or very useful (not merely somewhat useful) from the viewpoint of the Christian
religion, and if  laypeople will not take action.

In 3.2 Dial. 2.26-28 there is a discussion of the question whether the emperor
has fullness of power. It seems that no one had applied the term to the emperor’s
power, but there were certain legal maxims that seemed to imply that imperial
power in temporal matters is unlimited. The starting point of the discussion is
the equivalent of the version Ockham always rejects of papal fullness of power,
i.e. that the Emperor has power to do anything not contrary to divine or natural
law. Against this the Master reports arguments like those deployed elsewhere
against the papalist theory—for example, that such power would make everyone

1. AP 2.1-2 (p. 230), 4.71-104 (pp. 241-2), 5.50-104, 109-119 (pp. 244-5), 6.148-181 (pp. 250-1);
Brev. 2.16-20 (p. 142-55); OQ 1.7.30-87 (pp. 34-6), 8.6.42-62 (pp. 200-1), 8.6.147-155 (p. 204); 3.1
Dial. 1.16 and 17; 3.2 Dial. 3.7; IPP i2-5, 8-10, 13 (pp. 284-305).   2. On the Church’s possession of
some independent coercive power see 1 Dial. 6.10, AP 4.97-108 (p. 242), OQ 8.6.147-155 (p. 204),
3.2 Dial., 2.13. See George Knysh, Political Ockhamism (Winnipeg, 1996), p. 156.   3. This
exception differentiates Ockham’s own opinion from another that might easily be mistaken for it;
see OQ 2.2.12-68 (pp. 70-1), 2.6.1-4 (p. 76), and  3.1.54-65 (p. 97).



356 3.1 Dialogus

else the emperor’s slaves. The emperor’s true power is limited by the common
good of the community. Thus Ockham envisaged a society ruled by two mutual-
ly independent rulers with limited coercive powers, leaving a sphere of freedom.

Endnote 2: 3.1 Dial. 2.11, 12

The following two chapters of Book 2 are found in Ly but not in any other
witness. They seem to have been supplied by the editor of Ly, under the guid-
ance of later passages in which arguments that would have been in these chap-
ters are answered. (For a discussion of his reconstruction, see Endnote 3.)

Capitulum 11

Discipulus: Satis quidem modo allegacionibus plurimis, quamquam multo
plures adducere posses, probasti quod unus in principatu ecclesie esse debeat,
quia maius bonum et maior unitas et concordia ex hoc generatur et nutritur.
Qualis tamen ille debeat esse libenter scire vellem. 5

Magister: Circa id quod petis tibi explanari duo sunt modi dicendi. Quidam
enim dicunt quod nullus debet ceteris omnibus principari nisi reliquos omnes
sapiencia et virtute precellat. Alii vero dicunt quod aliquis potest reliquis om-
nibus principari quamvis non prestet omnibus sapiencia et virtute; et iste modus
iterum diversificatur, quoniam quidam dicunt quod si in populo Christiano 10

nullus invenitur excellencior ceteris, si tamen aliquis bonus inveniatur, talis erit
eligendus in papam, sed si nullus inveniatur bonus et idoneus, nullus est ad
tantum beneficium sublimandus; secundum alios vero, sive inveniatur aliquis
bonus sive non, tamen aliquis est in summum pontificem eligendus, et ad hoc
probandum tali innituntur racioni, quoniam melius est qualecumque caput 15
habere quam capite omnino carere.

Capitulum 12

Discipulus: Quoniam secundum modum dicencium quod aliquando ecclesia
deberet esse sine principe et pastore satis irracionabilem reputem cum hoc totam
policiam destruat et hierarchicum, quare ut pro ipso aliquas alleges raciones non
curo; ipsum tamquam vanum relinquamus. Alius vero modus eiusdem secundi 5
modi dicencium, quod qualitercumque aliquis sit, si alius non invenitur melior et
dignior, in summum pontificem possit eligi, primo modo dicendi omnino repug-
nat. Quare aliquas raciones et auctoritates in contrarium adducas, nam per eas
primus modus magis confirmabitur.



357Endnote 3

Magister: Contra illum modum dicendi et pro primi confirmacione arguitur10

primo ab aliis sic. Ille debet eligi in pastorem respectu cuius ceteri possunt dici
et appellari grex; sed respectu nullius dicuntur grex nisi eius qui singulos precel-
lit sciencia et sanctitate; igitur nullus talis debet eligi in summum pontificem qui
sit equalis ceteris. Maior videtur probacione non indigere.

Minor vero probatur: quoniam pastor debet singulis prestare ducatum scien-15
cia, ut habetur dist. 63a, Ephesios, et 8a, q. 1a, Audacter in fine, similiter et vite
sanctitate, ut scribitur 11a, q. 3a, Precipue, et per consequens in huiusmodi
precellere singulos debet.

Item, idem patet auctoritate Simachi pape, que scribitur 1a, q. 1a, Ubi sit,
inquit: “Vilissimus computandus est nisi pracellat sciencia et sanctitate qui est20
honore prestancior”.

Preterea, prestancior et sanccior est ad sacerdocium eligendus et singulis
preferendus, ut inquit Ieronimus.

Et Leo papa, qui, ut habetur dist. 63a, Si forte, sic inquit: “Is metropolitani
iudicio preferatur qui maioribus iuvatur studiis et meritis”.25

Et Ambrosius: Diaconi et presbyteri “cunctum populum” vitam secularem in
omnibus ducentem “debent conversacione et sermone” preire. Igitur et quan-
tumcumque sanctos debet vita et conversacione preire qui singulis debet
preesse. Plures alie possent adduci raciones et auctoritates quas gracia brevitatis
transire oportet.30

Endnote 3: Structure of 3.1 Dial. 2

We do not know how much of Chapter 10 is missing, or how long Chapters 11
and 12 would have been. The amount supplied by the editor of Ly is equivalent
to about one side of one folio. While it is easy enough to understand how a
manuscript can lose a gathering, or even a single folio, or can have its folios
transposed, it is not easy to see how an amount of less than a folio can have
been lost. That might suggest that the missing chapters were never written, but

Capitulum 12.11 Ille…12 grex1] Cf. D.25 d.p.c.3, § 2, col. 92; cf. OQ 3.6, p. 108   16 Ephesios]
There is no c. Ephesios. Perhaps D. 43 c.4, Ephesiis, col. 156 |  Audacter] C.8 q.1 c.18, col. 596
17 Precipue] C.11 q.3 c.3, col. 642   19 Ubi sit] Rather, C.1 q.1 c. 45, Vilissimus, col. 376; cf. 3.1
Dial., Liber 2, c.16   22 prestancior…23 preferendus] Cf. C.8 q.1 c.15, col. 594. See gloss, s.v. qui
prestancior, col. 855. See also gloss to D. 23 c. 1, s.v. gremio, col. 105   24 Si forte] D.63 c.36, col.
247   26 Ambrosius] Not found. Cf. Jerome, C.8 q.1 c.21, col. 597



358 3.1 Dialogus

this seems unlikely, since there are somewhat detailed back-references to the
contents of those chapters.

The Master’s paragraph in the Ly version of Chapter 12, apart from some
confusions in references to canon law, seems very plausible, being based closely
on Chapter 16. The Master’s paragraph in Chapter 11 and the Student’s para-
graphs in Chapters 11 and 12 are less plausible, and it is those paragraphs that
link the material to the general argument of Book 2 and influence the reader’s
sense of how Book 2 is organized.

In the Ly version of Chapter 11 the Student abruptly introduces a new
question, What sort of person should the single ruler be? The introduction of
this question seems implausible. The chapter must rather have introduced a
discussion of the first argument of Chapter 2, Aristotle’s argument that it is
unjust for someone to rule his similars and equals. This is the focus of discus-
sions in Chapters 15-18 which grow out of whatever was in Chapter 11.

A reconstruction different from that of Ly would run as follows: In Chapter
[11] the Student introduces a discussion of argument 1 of Chapter 2. The Master
replies by distinguishing two assertions: (1) that one person should rule, but
only if he is better than all his subjects (which is Aristotle’s position), and (2)
that one person should rule even if he is not better. These were apparently
referred to as two modes of asserting that one person should rule — mode (1),
with the proviso that the ruler is better than his subjects, and mode (2), without
that proviso. Chapters [12] and 13 support Aristotle’s position, i.e. mode (1);
Chapter 14 argues for mode (2). Chapter 15 answers the argument of Chapter 2
in accordance with mode (2), and Chapters 16 and 17 answer the arguments of
Chapters [12] and 13. This completes the discussion of the first argument of
Chapter 2, and Chapter 18 moves on to other arguments of Chapter 2.

In the Master’s first speech of Chapter 15 a distinction is drawn between
sub-modes of mode (2), namely (a) if no one person is better than all the others
but there are a number who are good and fit to rule, then one of them should be
appointed as single ruler (but if no one is fit to rule then no one should be
appointed as single ruler); and (b) even if there is no one good and fit to rule,
someone should be appointed as single ruler. The argument of Chapter 2 is then
answered in accordance with (a). No answer is ever given in accordance with
(b); this sub-mode is not pursued.



359Endnote 3

The reconstruction by the editor of Ly puts this distinction of sub-modes into
Chapter [11].4 But chapter 15 reads as if this distinction is being made for the
first time, since there is nothing equivalent to “as was said before”, so it seems
more likely that Chapter [11] would have simply distinguished modes (1) and
(2), and Chapter [12] would have argued for mode (1). It  would therefore be
better to delete the Student’s paragraphs in Chapters [11] and [12], replacing
them with minimal linking passages, and to replace the Master’s paragraph in
Chapter [11] with a simple distinction between two ways of asserting that the
Church should have a single ruler, namely modes (1) and (2).

The organisation of Book 2 could then be represented thus:

Chapter 1 Question: Would it be beneficial for Church government to be a
monarchy? Affirmative arguments.

Chapter 2 Negative arguments.

(Chapters 3-8 Digression: Outline of aspects of Aristotle’s political theory, in
preparation for further argument.)

Chapters 9, 10 More affirmative arguments.

Chapters 11-18 Answer to first negative argument.

Chapter 19 Answer to third and fourth negative arguments.

(Chapters 20-28 Digression: If the Church is a monarchy, could it nevertheless
be governed aristocratically under some circumstances?)5

Chapter 29 Answer to second negative argument.6

Chapter 30 Answer to affirmative arguments of Chapter 1. [The arguments of
Chapters 9 and 10 are not answered.]7

4. In Chapter [12]  of the reconstruction by the editor of Ly, the Student dismisses the option of
appointing no one because then there would be no hierarchy. This begs the whole question whether
the Church should be a monarchy. The alternative is not to have no ruler but to have some kind of
polyarchy.    5. Perhaps this digression is relevant to the case for monarchy, in that monarchy will be
more acceptable as the norm if it can be set aside in exceptional circumstances.   6. It is not clear
why the arguments of Chapter 2 are answered in the order 1, 3, 4, 2. The order in which they are
presented in Chapter 2 could easily  have been altered.   7. For a more detailed analysis see the web
site, 31Analysis.html#zq19.



360 3.1 Dialogus

Endnote 4: Ockham and Marsilius

Although the only verbatim quotations from Marsilius anywhere in Ockham’s
writings are contained in 3.1 Dial. 3 and 4, elsewhere there are many positions
and arguments more or less reminiscent of the Defensor pacis. It is as if Marsil-
ius’s text was available to Ockham only briefly, while he was working on 3.1
Dial. 3 and 4, but at other times he had some information at least by hearsay.
Thus at the beginning of 3.1 Dial. 3 the Student proposes to re-treat a topic
already discussed in 1 Dial. “on account of the remarks of some people that
were not available to us at the time”. Some of the apparently Marsilian material
may come from other writers besides Marsilius, some may have been in oral
circulation, some may have been independently invented by Ockham himself. It
is not an easy matter to trace the development of Ockham’s knowledge of and
response to Marsilius.8 In this note I will survey the passages (referred to below
in bold type) that may possibly refer to Marsilius and try to assess the likelihood
that Ockham did have Marsilius in mind.

Offler has suggested tentatively that at two points in Opus nonaginta dierum
Ockham may echo Marsilius.9 (1) At OND 77.408-910 Ockham mentions the
position of those who pertinaciously deny that the pope and clergy in some way
have ownership of Church property. Marsilius made this denial, but so did many
others, for example the Waldenses.11 (2) At OND 93.740-2 Ockham mentions
that some say that the pope transfers the Roman Empire not as the successor of
blessed Peter but by the authority of the Romans. Again, this is the opinion of
Marsilius but also of others.12

More striking is the general resemblance between the position Ockham
argues in OND and Marsilius’s arguments on poverty in Defensor pacis II.xi-
xiv. Whereas the Franciscans maintained that the state of perfect poverty
belonged to their order alone, Marsilius seems to say that all the clergy, includ-
ing bishops and all the secular clergy, ought to live in perfect poverty. Other-
wise, however, there is a strong similarity. Like Ockham, Marsilius defines the
highest state of poverty as one in which one has none of the legally-enforceable
rights of an owner but can legitimately make use of things necessary for life and
work, and he argues that one can legitimately consume another person’s proper-

8. See Georges de Lagarde, “Marsile de Padoue et Guillaume d’Ockham”, Revue des sciences
religieuses 17 (1937), pp. 168-185, 428-454. See also Léon Baudry, Guillaume d’ Occam, Sa vie,
ses oeuvres, ses idées sociales et politiques, Paris, 1949, pp. 163-9, 217-8.   9. “It is just possible that
he had already met the ideas of Marsilius of Padua” (OP vol. 2, p. xix).   10. References in bold are
to passages by Ockham that may relate to Marsilius.    11. See John of Paris, Proem., p. 69 lines
16-19.   12. John of Paris, c. 15, p. 150.28-151. 5.



361Endnote 4

ty with the owner’s consent. But religious poverty had been an intensely contro-
versial matter since the 1250s, and Marsilius and Ockham were both drawing on
earlier ideas; the similarity of their views on this subject does not show that
Ockham was acquainted with the work of Marsilius.

In the first part of the Dialogus there are a number of parallels with Marsil-
ius. In 1 Dial. 2.1-5, 16, 17 there is a discussion that anticipates 3.1 Dial. 3. The
first opinion discussed (1 Dial. 2.1) is similar to the opinion of Marsilius. In
support of this opinion the Master quotes several of the same texts of Augustine
as Marsilius uses, drawing them from Gratian, Decretum, dist. 9 (whereas
Marsilius apparently quotes from other sources13), but otherwise he does not use
the arguments we find in Defensor pacis. He gives several arguments that
Marsilius himself does not use (everything necessary is in the Bible, the Jews
were not required to believe anything besides the Old Testament, Jerome says
that everything except Scripture is “as readily despised as approved”), and
quotes several Bible texts forbidding the addition of anything to the Bible (Prov.
30:5-6, Deut. 4:2 and Apoc. 22:18-19), which Marsilius does not quote. When
in 1 Dial. 2.3 the Master reports arguments for the opposite opinion, there is no
mention of the text of Augustine that Marsilius had seen as a possible objection
(II.xix.8-10), and other arguments are given that were not discussed by Marsil-
ius. These include what seems to be offered as a reductio ad absurdum of the
first opinion, that if it were correct a Catholic could deny that Peter was Roman
Pontiff, that Peter’s see was transferred from Antioch to Rome, that the Roman
Pontiffs succeed Peter and that the Roman Church has primacy, none of which
Marsilius would have regarded as absurd — indeed they are conclusions Marsil-
ius wished to maintain. In short, although it is possible Ockham had Marsilius in
mind, the array of arguments and counter arguments is different. Similarly,
when in 1 Dial. 5.27 Ockham discusses the opinion that a general council
cannot err, which Marsilius held, the arguments do not include any of those
given by Marsilius in Defensor pacis II.xix. The opinion was held not only by
Marsilius but also by many canonists of the time and by Duns Scotus.14

In 1 Dial. 5.14-21, in the middle of a discussion of the question whether the
Roman Church can become heretical, there is a lengthy digression on the ques-
tion how the Roman Church acquired primacy. The Master reports that some
say that (1) Peter did not have rule over the other apostles by Christ’s decree and
(2) was never bishop of Rome; (3) he acquired primacy over the other apostles

13. See Scholz, p. 387, n. 1.   14. See B. Tierney, Origins of Papal Infallibility, 1150-1350: A Study
on the Concepts of Infallibility, Sovereignty and Tradition in the Middle Ages (Leyden, 1972), pp.
231, 143.



362 3.1 Dialogus

by decree of the apostles. Indeed (4) no priest has any power over other priests
by Christ’s decree. (5) Before Constantine the church of Rome did not have rule
over other churches but acquired it from Constantine. We recognize these
propositions as a summary of Marsilius’s opinion on the subject.15 However, as
de Lagarde remarks, “On retrouve presque tous les arguments du Defensor
pacis, mais dans un ordre souvent très dispersé. Le Defensor n’est jamais cité
textuellement, les références scripturaires sont souvent complétées ou enrichies.
L’auteur ne copie pas; il expose une thèse qu’il a remarquablement assimilée.”16

Or perhaps he has heard of Marsilius’s general position and himself supplied
some arguments to support it — a competent scholastic could construct argu-
ments for a position he knew someone wanted to maintain. Others besides
Marsilius had disputed Peter’s primacy (or at least debated its nature),17 so there
may have been a stock of such arguments in circulation. But whether or not
Ockham at this time had a detailed knowledge of Marsilius’s arguments, it is
probable that in 1 Dial. 5.14-21 Ockham had Marsilius in mind, since in 1 Dial.
6.92 the Master gives crossreferences to 1 Dial. 5.15 and 1 Dial. 6.3-5, strongly
suggesting that these three places relate to the same opinion, and an analysis of
book 6 makes it very probable that it was the opinion of Marsilius.

Book 6 discusses the investigation of accusations that a pope is a heretic and
the punishment of a heretic pope (and related matters). Three (and more) strands
of opinion are represented. One might be called a “papalist” viewpoint, that
there is no one on earth capable of deciding whether a canonically elected pope
has become a heretic and no one with a right under any circumstances to coerce
such a pope. Another is an opinion recognisably akin to the position of Marsil-
ius (though he is not named or quoted), namely that when a pope is accused of
heresy the secular ruler is the ordinary judge capable of deciding whether he is
and of punishing him if he is, just as the secular ruler is the ordinary judge of
crimes of all sorts and the source of all coercive power. The third strand in-
cludes Ockham’s own position mixed in (at first) with several others. Clarifica-
tion can be obtained, perhaps, from Brev. 2.20:18 the first, second and third of
the opinions listed there are represented in 1 Dial. 6.8-9, often alongside Ock-
ham’s own, with some distinctions made but not as clearly as in Breviloquium.

15. de Lagarde, “Marsile”, pp. 176-7, n. 2, sets out the parallels. Carlo Pincin's attempt to
demonstrate textual dependence,  Marsilio (Turin, 1967), pp. 183-4, seems unconvincing.
   16. “Marsile”, p. 176. Cf. de Lagarde, La naissance de l’esprit laïque au déclin du moyen âge, vol.
5 (2nd edn., Louvain, 1963), pp. 93-6.   17. de Lagarde, Naissance, vol. 5, p. 90.   18. See Brev. 2.20,
p. 154. Here five (non-“papalist”) opinions are distinguished, those of Marsilius and Ockham being
respectively the fourth and fifth. The first was held by some of the other Michaelists. See Offler, OP
vol. 4, pp. 362-3.



363Endnote 4

The discussion of 1 Dial. 6.1-13 is aporetic, using a mixed collection of argu-
ments to lead up to the Student’s expression of impatience at the beginning of c.
14. From there to the end of Book 6 the Master presents Ockham’s own answer
to the various questions discussed, with some opposition from papalist and
Marsilian viewpoints. That the theses and arguments that predominate in 1 Dial.
6.14-100 are Ockham’s own can be verified from Contra Benedictum, Book 7.

1 Dial. 6.2-9 includes many arguments and authorities reminiscent of Defen-
sor pacis II.iv and v,19 though there is no verbal dependence and a great deal of
Marsilius’s argument is not reproduced. Most of the authorities Marsilius used
were available in such collections as Thomas Aquinas’s Catena aurea and Peter
Lombard’s Collectanea and in the glosses and perhaps elsewhere, and as they
are used in the Dialogus they are not fitted into the same framework of argu-
ment as in Defensor pacis, they are not in the same order, and they are not
accompanied by the comments that Marsilius makes.

1 Dial. 6.92 contains a discussion of the opinion that the coercion of a
heretic pope is principally the business of secular rulers and laypeople. In
support of this opinion the Master gives a backreference to the arguments of 1
Dial. 6.3-5 and 1 Dial. 5.15 and gives an argument that rests on the Marsilian
premise that there should not be two coercive powers in the same community.
There seems little doubt that Ockham had Marsilius in mind, but no need to
suppose that he had read the relevant parts of Defensor pacis.

In book 7 we find Ockham’s first20 discussion of the doctrine of fullness of
power, the doctrine that Marsilius wrote the Defensor pacis mainly to refute.
Perhaps knowledge of Marsilius’s book drew Ockham’s attention to the impor-
tance of this topic, or at least reinforced his sense of its importance,21 but “full-
ness of power” was already a prominent topic in the writings of exponents of
papal power and the Franciscans were well acquainted with it (their order had
often relied on it); it seems quite possible that Ockham would have become
concerned with papal “fullness of power” even if Marsilius had never existed. In
this first discussion, in 1 Dial. 7.67, there is nothing that suggests that Ockham
had read Marsilius or that he had Marsilius in mind. Whereas Marsilius denied
papal fullness of power in every sense he could think of, the Master here says

19. See de Lagarde, “Marsile”, pp. 178-9.    20. There is a passing reference to fullness of power  at
OND 77.141-2. It is odd that in 1 Dial., 7.67, Ockham refers fullness of power to the Church,
whereas normally it was ascribed to the pope.   21. “Ob diese Thematik aber aus der inneren
Entwicklung der Ockhamschen Reflexion oder aus einer intensiveren Beschäftigung mit Marsilius’
Thesen erwachsen ist, ist keine disjunctive Alternative: diese Antworten schliessen einander nicht
aus; wir würden beides vermuten;” J. Miethke, Ockhams Weg, p. 107, n. 399.



364 3.1 Dialogus

that some say that the Church’s fullness of power extends to everything that
does not contradict divine or natural law, while others say that it does not extend
to lay properties or to acts of supererogation or onerous acts — he does not
mention that anyone wishes to deny that the pope or Church has fullness of
power in any sense at all. It is implied, though not stated explicitly, that the
Church and the pope do have fullness of power in some sense.22 The argument
against the rejected version of the doctrine of fullness of power is that it con-
flicts with certain traditional views on the extent of Church power — that
“chastity may be advocated, but cannot be ordered” (Gratian, C. 32 q. 1 c. 13),
that individuals cannot be forced to become monks, that “according to Sacred
Scripture even non-believers possess lordship and property of temporal goods”
(which fullness of power in the rejected sense would enable the Church to take
away at will), and that there are limitations on any obligation the Church can
impose of avoiding excommunicated persons. There is no trace of the arguments
Marsilius deploys against fullness of power.

The conclusion of this survey of Part 1 of the Dialogus is that Ockham
surely had Marsilius’s views in mind (1) in his discussion of the way in which
the Roman Church acquired primacy (1 Dial. 5.14-21) and (2) in his discussion
of the judgment and coercion of a heretic pope (1 Dial. 6.2-8, 92).23 On the other
topics — which writings Christians must believe, whether a general council can
err, and whether the pope has fullness of power — it is possible that Ockham
had Marsilius in mind, but by no means certain.24 And there is no need to sup-
pose that Ockham had seen, or even heard described in detail, the relevant parts
of the Defensor pacis.

22. For Marsilius’s distinction of the various senses of fullness of power, see Defensor pacis
II.xxiii.3. Neither the version of the doctrine that Ockham rejects, nor the one he eventually works
out as his own, will fit easily into Marsilius’s typology. Neither version postulates a power “que
nulla sit determinata lege” (II.xxiii.3, Scholz, p. 443.20-1), since in both versions papal power is
constrained by natural law and divine positive law, and in the version Ockham accepts the pope
must (regularly) obey human laws as well. What Ockham calls fullness of power Marsilius would
call “non plena... que foret determinata per leges (!) humanam aut divinam, sub qua eciam recta
racio potest convenienter comprehendi” (p. 443.21-3). Ockham would agree with Marsilius that the
pope does not have fullness of power in any of the senses Marsilius distinguishes.   23. These are
points condemned in Licet iuxta doctrinam, 23 Oct. 1327, which Ockham may have known. See H.
Denzinger, Enchiridion Symbolorum (Rome, 1957), nn. 495-500.   24. At this stage, according to de
Lagarde, “Marsile”, p. 180, “Il [Ockham] croit, lui aussi [like Marsilius], nécessaire d’unifier in
radice le pouvoir juridictionnel, en posant la suprématie de principe de l’autorité civile... Sur tous
ces points, il apparaît séduit, sinon ébranlé, par les arguments marsiliens”. There is no basis for this
conclusion; the Master has reported some of Marsilius’s opinions, but (in accordance with the plan
of the Dialogus) has not given any assessment of their strength.



365Endnote 4

In other works Ockham continues his treatment of the topic of fullness of
power, namely in 3.1 Dial. 1, in several “assertive” works, namely Contra
Benedictum, An princeps, Breviloquium, and De imperatorum et pontificum
potestate, and also in the “recitative” work, Octo quaestiones. The main target
of criticism in these works is the same version of the doctrine criticized in 1
Dial. 7.67, viz. that the pope can do anything not forbidden by divine or natural
law.25 The objection to it first introduced in CB, that the Christian law is a law of
liberty, continues to figure prominently in the later discussions, and a repertory
of other objections, and of answers to the arguments supporting this version of
the doctrine, rapidly builds up.26 None of this seems to owe anything to Marsil-
ius.

Ockham also develops a repertory of other opinions on the extent of papal
power and refines his own conception of the sense in which the pope can
legitimately be said to have fullness of power. The other opinions in some
places include that of Marsilius (though he is not referred to by name and not
quoted), which Ockham uses to clarify his own by contrast. For example, in
Brev. 2.20 there is a list of five positions on the question what power the pope
does have. The first seems to be the opinion of many of the Michaelists, the
fourth is that of Marsilius, and the fifth Ockham’s own. Another discussion that
includes Marsilius’s position is in OQ, 1.7.19-77 (pp. 34-6), where Ockham
suggests that a greatly restricted view of papal power (similar to that proposed
by Marsilius) is “not free from peril”. The full discussion of papal power in 3.1
Dial. 1 includes Marsilius’s opinion (chapter 13), and Ockham’s own position
(chapters 16, 17). In these writings it is clear that Ockham knew of Marsilius’s
opinion, but there is nothing to suggest knowledge in detail.

In OQ 3 Ockham discusses the question whether the pope is the source of
the jurisdiction of secular rulers. Among the arguments for an affirmative
answer is a papalist mirror-image of Marsilius’s position, according to which
there can in a well-ordered society be but one ruler, who should be the pope.27

Both Marsilius and the papalists share the belief that in any well-ordered society
there must be absolute unity of sovereignty, an opinion that comes under heavy
criticism in OQ 3.3-12. These chapters argue that it is dangerous to concentrate

25. See CB 4.12, p. 262.11-24, 6.2, p. 273.28-31; AP 1.18-30, p. 229; OQ 1.1.7-17, p. 17, 1.1.6.5-
10, p. 29; OQ 3.7.3-5, p. 109; Brev. 2.1.21-26, p. 111; 3.1 Dial. 1.2-9; 3.2 Dial. 1.23; IPP 1.16-18,
pp. 282-3.   26. For a tabulation of the arguments Ockham used in various works against this version
of fullness of power, see Knysh, op. cit., pp. 279-286. For the arguments he criticizes that favour this
doctrine, see ibid., pp. 271-7.   27. OQ 3.1.54-136, pp. 97-99.  The opinion stated at OQ 3.1.54-60,
p. 97 resembles the opinion stated at OQ 2.2.13-22, p. 70. It should not be mistaken for Ockham’s
own. See OQ 2.2.48-68, p. 71.



366 3.1 Dialogus

all power in one person, that as long as wrongdoing can be corrected in some
way it does not matter if there are people who are exempt from the authority of
a supreme ruler or exercise power in their own right and not as a delegation
from the supreme ruler. “No community of persons able to have discords among
themselves would be best ordered if it were subject regularly and in every case
to one supreme judge” (OQ 3.3). Although OQ is “recitative”, it seems unlikely
that Ockham himself did not subscribe to the original and sophisticated theory
he expounds here.28

The second tract of part 3 of Dialogus may have been written after 3.1 Dial.,
or perhaps simultaneously. Although there are direct quotations from Marsilius
in 3.1 Dial., there are none in 3.2 Dial. However, there are places in which
Ockham seems clearly to have Marsilius in view. The first of these is 3.2 Dial.
3.17-23. The thesis discussed in these chapters is that “by reason of his imperial
dignity, the emperor has the power to judge any crime, ecclesiastical as much as
secular, and to depose the pope himself”. For argument we are referred first to 1
Dial. 6.2-5, an earlier discussion in which Ockham clearly had Marsilius’s
views in mind (see above). Additional arguments are given. The first uses the
Marsilian premise: “every kingdom, every city, every college and every com-
munity should have one single judge who is plainly supreme, or many who are
supreme and hold or manage the same office in place of that one, and all others
should be judged by this one or by these.”29 The discussion moves on to discuss
a number of versions of the opposite view, i.e. that there need not be one
supreme judge of all crimes, ecclesiastical and secular. Five versions are distin-
guished, of which versions 2-5 suppose that in one way or other there might be
several independent judges within the same kingdom or province. Against
version 2 a number of objections are brought, of which at least the first, second
and seventh are clearly inspired by the views of Marsilius. The conclusion:

We conclude from all of the above that if in a community of believers
there are many supreme judges or many simply first [i.e. absolutely
supreme] heads, who have the power to coerce the same people for the
same crimes and to command the same things of the same people, it
manifestly follows that that same community of believers will always be
exposed to discords, dissension, seditions, fighting and wars both
between the heads themselves, with each trying to put himself ahead of
the other, and among the subjects, some of whom will adhere to one and
some to the other. And so there will be few people or none that will not
hate one and love the other. And consequently they will uphold one and,
if they can, attack the other and so it will always be something to be

28. For confirmation see IPP 12.3-9, p. 304.   29. Cf. Defensor pacis, I.xvii.2.



367Endnote 4

feared that there will not be peace in the community or congregation of
believers.

The comparison with Marsilius is obvious. Objections parallel to those
against version 2 are brought in succession against versions 3-5.30 It is conceded
that not all of the objections are equally telling against all versions, but the
general impression remains that all versions of the opinion that there need not be
one supreme judge of all crimes have been refuted. Chapter 22 argues, again,
the contrary view, akin to that of Marsilius, that the unity of a community
requires one head, and argues again that the one head cannot be the pope but
must be a layman; it also argues against the view (elsewhere apparently Ock-
ham’s own) that at least on occasion the pope may intervene in secular affairs
— if this is ever licit, it must be by virtue of power given by the emperor or the
people, not by Christ. Chapter 23 gives two further arguments for the opinion
that the emperor is the pope’s judge and that the pope is the emperor’s inferior
with respect to coercive jurisdiction. Part way through the chapter the Dialogus
breaks off, unfinished.31

Thus the last seven chapters of 3.2 Dial. as it has come down to us may leave
the impression that Marsilius’s position has prevailed — that Ockham himself
has been converted to the opinion that a well-ordered society must have a single
head, the source of all coercive jurisdiction, a layman not a cleric. This was de
Lagarde’s interpretation. However it is probable, even certain, that if Ockham
had continued the treatise, some other position, rivaling Marsilius’s, would have
been put forward.32  The clearest evidence of this is to be found in 3.2 Dial. 3.17,
where this topic is first introduced. Chapter 16 has discussed the opinion that the
emperor is never the pope’s regular judge by virtue of his imperial dignity
(“quod imperator ratione imperatoriae dignitatis non est iudex ordinarius in
quocunque casu summi pontificis”). At the beginning of Chapter 17 the Student
asks the Master to turn to the opposite assertion. The Master replies that “there
are various ways of putting the opposite assertion”. The first way of putting it
(the Marsilian opinion) is then introduced and discussed to the end of the
treatise as we have it. If there are “various ways”, then there was going to be at
least one other way of putting the opinion that it is not the case that “the
emperor is never the pope’s regular judge by virtue of his imperial dignity”. One
possible position, intermediate between the papalist and Marsilian positions, is

30. With some supplementary objections, some of which also use premises Marsilius would have
endorsed; see, for example, the last argument in Chapter 19.   31. The witnesses end at different
points. See http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/sigla.html#last   32. See Knysh, op. cit., p. 255-
61.

http://www.britac.ac.uk/pubs/dialogus/sigla.html#last


368 3.1 Dialogus

that on some occasions the emperor can judge and depose the pope.33 This is the
opinion recited in OQ 3.12,34 so we can turn to that text to see how Ockham
might have argued this intermediate opinion. His answer to the Marsilian
arguments, so troublesome to the various versions considered in 3.2 Dial. 17ff
of the opinion that a community need not have just one head, would presumably
have been along the lines of OQ 3.

To sum up, it is clear that Ockham was acquainted with Marsilius’s ideas
and for the most part rejected them. But apart from 3.1 Dial. 3 and 4,35 there is
no clear evidence that he ever read the Defensor pacis.

Marsilius’s response to Ockham

Marsilius completed Defensor pacis on 24 June 1324,36  four years before
Ockham left Avignon and some more years before he began to work on his
“political” writings. Defensor pacis therefore contains nothing occasioned by
Ockham’s political writings. In the rest of his life Marsilius did not publish
much, but in one of his later writings, the Defensor minor, Marsilius seems in
some places to be replying to Ockham.37 As has often been noted, Defensor
minor consists of at least two segments, Chapters 1-12 (or perhaps 1-11, with c.
12 tacked on38), and the rest. Chapters 1-11 constitute a coherent unit, the main
purpose of which (it seems to me) is not to answer Ockham but to modify what
Marsilius himself had said in Defensor pacis.39 In Defensor pacis II.vi Marsilius

33. Several other positions opposed to Marsilius’s are possible, depending on which component or
components of the Marsilian position is or are negated: (1) “by reason of the imperial dignity”, (2)
“for every” (type of) “crime”, (3) “in every case”; it is also possible that an emperor might be able
(in some sense) to judge a pope but not depose him.    34. Also relevant are CB vi, IPP xii.10-25,
and the discussion of the fullness of power of the Emperor, 3.2 Dial., 2.26-
28.               35. Discussed in the Introduction, above, pp. 106-7. One other point of contact between
Ockham and Marsilius should be mentioned: both wrote advisory memos to Ludwig concerning the
Maultausch dispute. See Offler, OP, vol. 1, pp. 271-2. There is no indication that they had any
knowledge of one another’s positions or arguments. 36. Miethke, De potestate papae, p.
210.   37. See de Lagarde, “Marsile”, p. 449-52; C. Dolcini, “Marsilio contro Ockham”, reprinted in
Crisi di poteri e politologia in crisi (Bologna, 1988), p. 269-91 (see also “Addendum”, pp. 398-411,
especially p. 411); and Dolcini, Introduzione a Marsilio da Padova (1995), pp. 49-70. The passages
Dolcini suggests refer to Ockham are Defensor minor 1.1, 2.6, 3.5, 11.3 and 12.5. Dolcini has
suggested that Ockham and Marsilius may have collaborated in writing the memorandum Quoniam
scriptura testante divina (Crisi di poteri, pp. 291-427, and Introduzione, p. 46). However, it seems
possible that Quoniam scriptura may have been composed by someone else with knowledge of the
opinions of Marsilius and Ockham.    38. “Quoniam de concilio generali sermo factus est nobis”
(Defensor minor 12.1, p. 254) seems to link c. 12 to c. 11. The answer to Ockham in c. 11
introduced the topic of the general council, and in c. 12 Marsilius answers Ockham on that
subject.   39. Chapters 1-4 are introductory, recapitulating ideas familiar from Defensor pacis,
preliminary to the rejection of a number of conclusions that some draw from the power of the keys,
chapters 5-11.



369Endnote 4

had followed the Master of the Sentences (Peter Lombard) in dealing with the
priestly power of the keys.40  But afterwards, perhaps, it seemed to Marsilius that
he should have challenged some of the things said by Peter Lombard,41 namely,
the necessity of having a “firm intention” of confession to a priest (which Mar-
silius had accepted in Defensor pacis II.vi.7), the power of the clergy to com-
mute punishment in purgatory to penance in this life (which he had accepted in
II.vi.8 and II.vii.1), and the power of the Church to hand an incorrigible sinner
over to Satan and to exclude him from the suffrages of the Church (accepted in
II.vi.13, Scholz edn. p. 214.18-21). In Defensor minor Marsilius rejects these
points on which in Defensor pacis he had allowed Peter Lombard’s views to
stand, adds some discussion of indulgences (not discussed in Defensor pacis),
and on the subject of confession takes the radical new step42 of arguing that a
confessor who perceives that his “penitent” is incorrigible must denounce him
publicly. In re-treating these matters Marsilius took the opportunity to reinforce
some of the other points he had already made in Defensor pacis II.vi, namely
that excommunication requires the concurrence of the secular ruler (II.vi.12),
and that the power of the keys does not give the pope “fullness of power”
(II.vi.1, Scholz p. 198.25).

The passages of Defensor minor that probably do refer to Ockham are at 2.6-
7 (p. 180-1, on the occasional intervention in temporal matters when the laity
fail), 11.3 (p. 248, on the primacy of Peter), and 12. 5 (p. 260, on the infallibility
of general councils).43 Marsilius’s rejection of “occasional” temporal interven-
tion by the clergy (which Ockham had approved in 3.1 Dial. 1.16 and in other
places) is backed by the familiar scripture texts forbidding the clergy to involve
themselves in secular affairs (e.g. 2 Tim. 2:4, “No one on active service for God
involves himself in secular affairs”). Ockham had also quoted these texts (in 3.1
Dial. 1.9 and often elsewhere) and could gloss any of them with the qualifica-
tion, “regularly — but on occasion the clergy may involve themselves in secular
affairs”. Marsilius also objects that the correction of the ruler belongs “solely”
to the human legislator, i.e. to the whole community, or, if to some part of it, to
tanners and other mechanics sooner than to priests, who are by Scripture

40. See II.vi.5.   41. There is a reference to Peter Lombard in the first line of the book, and again at
the end of chapter 4, which refers also to Defensor pacis II.vi.   42. Preceded by an awkwardly
placed “protestatio” (Defensor minor 5.13, p. 202.6-8). Marsilius was conscious that it was a radical
step to reject the “seal of the confessional”.   43. Other places at which it has been suggested that
Marsilius has Ockham in view are 1.1 (p. 172, on jurisdiction) and 3.5 (p. 186, on poverty). The first
could refer to anyone, since it was commonplace to attribute jurisdiction in some sense to the clergy,
and the second could refer to others of the many Franciscans who wrote on poverty.



370 3.1 Dialogus

forbidden to intervene in secular affairs.44 Ockham would agree that intervention
by any layperson is preferable, but if all the laity fail and the Christian commu-
nity is endangered the clergy should act. Marsilius’s reply does not really
address the complexity of Ockham’s position.

Marsilius’s comments on the primacy of Peter seem like a reply to Ock-
ham’s argument in 3.1 Dial. 4.22. Marsilius remarks that besides texts of Scrip-
ture, discussed elsewhere, certain persons advance the argument that the univer-
sal Church cannot err, and since the Church has always held the doctrine of the
primacy of Peter that doctrine must be true. Marsilius answers that some doc-
trines generally accepted among Christians need not be believed of necessity for
salvation and may not be true. It is necessary to believe only those proved from
Scripture or approved by a general council as an interpretation of Scripture, but
other beliefs commonly held among Christians, even if they have been held by
fathers of the Church, need not be believed. Like Ockham Marsilius believed
that God will not allow the universal Church to err, but in his view the Church
has not erred, even if many Christians have believed something that is not true,
as long as a general council has not erred.

On the inerrancy of councils, Marsilius suggests that his opponent is guilty
of a fallacy, in arguing that since every individual member of a general council
can err, therefore the council can err.45 This argument is not to be found in
Ockham’s treatments of the claim that a general council cannot err (1 Dial. 5,
3.1 Dial. 3.5), and in 1 Dial. 5.5 the Master characterises the argument, “Any
Christian can err against faith, therefore the whole community of Christians can
err against faith” as a fallacy (figurae dictionis).46 It might seem unlikely that
Marsilius could honestly believe that Ockham’s position rests on an argument
Ockham does not use and elsewhere rejects as a fallacy. However, the Master
relates the same argument at 1 Dial. 5.35, this time without directly characteris-

44. “... viris prudentibus aut scribis, quinimmo potius [than to priests] fabris aut pellificibus vel
mechanicis reliquis”, Defensor minor 2.7, p. 182. This does not mean that tanners are the best
people to do it, better than prudent and learned men, but that even tanners and other mechanics
would be more suitable than priests.   45. “Nec obstat paralogismus quoad compositionem et
divisionem, quo quidam inferunt inducendo: hic et ille potest errare in dubiis circa fidem, et sic de
singulis, ergo et omnes. Deficit enim hec illatio secundum formam, ut diximus, quoniam licet in
sensu diviso sit certa in singulis, tamen [in sensu] composite pronunciata sit falsa”; Defensor minor
12.5, p. 260, amended in accordance with the suggestion of J. Miethke, “Die kleinen politischen
Schriften des Marsilius von Padua in neuer Präsentation”, in Mittellateinisches Jahrbuch 17 (1982),
p. 203, but reading “compositionem et divisionem” rather than “compositiones et divisiones”,
following R. Lambertini, “Ockham and Marsilius on an ecclesiological fallacy”, Franciscan Studies
46 (1986), p. 304.   46. See Dolcini, “Marsilio contro Ockham”, pp. 287-8, Lambertini, art. cit., p.
306.



371Endnote 4

ing it as a fallacy (though at the beginning of the chapter there is a general
warning that the arguments following may be fallacious). It may be that this
chapter, on a hasty reading, led Marsilius to think that this fallacious argument
lay behind Ockham’s rejection of the claim that a general council cannot err; or
perhaps he had not read Dialogus at all and was guessing at what the argument
might be. At all events, it is in fact not Ockham’s argument and Marsilius’s
answer is not to the point. Marsilius goes on to say that if fallible individuals
meet and discuss, their conclusion is more likely to be right. This of course does
not show that their conclusion cannot be wrong.

Inerrancy, the impossibility (not mere unlikelihood) of error, supposes a
guarantee of miraculous divine intervention. Marsilius and Ockham both believe
that God has promised that the Church will not err and that he will, to “save”
this promise, under some circumstances guide individually fallible Christians to
the truth, intervening miraculously if necessary. But they differ about the point
at which miraculous intervention becomes necessary to “save” the promise.
According to Marsilius, God will intervene to prevent a council, which
represents the Church, from erring, whereas according to Ockham the promise
does not guarantee that God will intervene to prevent error on the part of a
representative person or body or that he will intervene at all until the last
individual Christian is on the point of succumbing.

It seems likely, then, that in Defensor minor Marsilius at some points
intended to criticise Ockham’s opinions, but the criticism is not so detailed and
accurate as to prove that Marsilius had actually read any of Ockham’s writings.


	02~Ockham-Prelimsvii-xxvi
	03~Ockham1-102
	04~Ockham103-114
	05~Ockham-115-354
	06~Ockham355-371



